### РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК Дальневосточное отделение ИНСТИТУТ ИСТОРИИ, АРХЕОЛОГИИ И ЭТНОГРАФИИ НАРОДОВ ДАЛЬНЕГО ВОСТОКА

### А.П. Самар ТРАДИЦИОННОЕ СОБАКОВОДСТВО В КУЛЬТУРЕ НАНАЙЦЕВ

Владивосток 2010

УДК 397(=941.131)

## Самар А.П. Традиционное собаководство в культуре нанайцев. Институт истории, археологии и этнографии народов Дальнего Востока ДВО РАН. - Владивосток: Дальнаука, 2010. - 258 с.

Монография посвящена исследованию одной из самых малоизученных проблем отечественной этнографии – традиционному собаководству нанайцев. В комплексе рассматривается собака в культуре: в промысловой деятельности, в ритуальной практике и шаманстве.

Издание представляет интерес для специалистов - этнографов, историков, культурологов и кинологов.

**Ключевые слова:** собаководство, транспорт, промыслы, ритуальная практика, шаманство.

### Samar A.P. Traditional Dog Breeding in the Nani Culture.

Institute of History, Archaeology and Ethnography of Peoples of the Far East, FEB RAS. – Vladivostok: «Dalnauka» Press, 2010 – 261 pp. This monograph is devoted to one of the least investigated problems in domestic ethnography: time-honored practice of dog breeding as part of the Nani cultural heritage. Dog is considered in a broad cultural context including economic activities, ritual practices, and shamanism.

This book must be of interest to scholars specializing in ethnography, history, culturology, and cynology.

Keywords: dog breeding, transportation, crafts, rituals, shamanism.

Научный редактор Старцев А.Ф., д-р ист. наук Рецензент Фадеева Е.В., канд. ист. наук ISBN © A.II. Самар

#### Введение

В традиционной культуре нанайцев собаководство – одна из важнейших отраслей хозяйства, его использование незаменимо в охотничьем и рыболовецком промысле, ведение домашнего хозяйства не обходится без применения собак. Охота на промысловых животных основывалась на широком использовании собаки – перемещение на промысел (охотничий и рыболовный), на торговые ярмарки осуществлялось на собачьих упряжках. В духовной культуре этноса образ собаки встречается в разнообразных её аспектах: в системе культов – как жертвенное животное, в шаманстве – как дух-помощник шамана и посредник между мирами.

В конце XIX – начале XX в. нанайцы населяли среднее течение р. Амура и его притоки – Кур, Горин, Анюй, Хунгари, Бикин, Уссури, Сунгари в районе г. Сансина (Китай) [33, с. 6]. Впоследствии под воздействием многих факторов современная территория расселения нанайцев существенно сократилась. Численность нанайцев в начале XX в. в разных источниках значительно варьируется: 3531 чел. [78, с. 18.]; 4920, в 1925 г. – 4159 чел. [33, с. 6]. Всего в 2002 г. в Российской Федерации проживало 12 160 нанайцев.

В настоящее время нанайцы подразделяются на четыре территориальные группы: амурскую, кур-урмийскую, горинскую и бикинскую. Наиболее многочисленная амурская включает в себя разнообразные по родовому составу группы нанайцев в бассейне Среднего Амура. По этнокультурным при-

6 введение

знакам выделяются верховская и низовская группы. Курурмийские нанайцы отличаются от основной массы диалектными и хозяйственными особенностями. На р. Урми незначительное количество нанайцев проживает в пос. Кукан [ПМА. 2004]. Бикинская группа сложилась в результате колонизационных и миграционных процессов с конца XIX в. по 1930-е гг. [64, с. 9].

С середины XVI в. до первой половины XX в. бассейн р. Горин населяла родоплеменная группа тунгусов-самагиров. Языковое и культурное родство с гольдами, широкий спектр этнокультурных взаимоотношений стали причиной включения в начале XX в. самагиров в состав нанайцев, в результате чего сложилась горинская группа.

Этноним *гольды* был закреплен за нанайцами в XIX в., хотя соседние народы использовали его и ранее. Ю.А. Сем не совсем обоснованно, на наш взгляд, обобщил термины *«голо»* (область, страна, народ) и *гольд*. Более точно к этимологии подошел О.П. Суник, по которому термин *гольд*, происходит от ульчского *голди ни* (бритоголовые люди) [72, с. 9]. Выбритая передняя часть головы и заплетенные в косу волосы являлись одним из важных этнокультурных отличий нанайцев вплоть до XX в. [60, с. 128–143].

Ю.А. Сем подробно рассмотрел этимологию некоторых других этнонимов – натки, натканы, ньгатки, которыми нанайцев называли эвенки, якуты и негидальцы; айны и нивхи – анты; у японских исследователей встречается термин санта, сьянта; этноним ачаны стал известен из материалов Е.П. Хабарова за 1652 г. он связывается с названием территориальной группы акхани, жившей на р. Амуре от устья р. Сунгари до с. Сакачи-Алян и по р. Уссури [62, с. 5].

Одним из самоназваний бикинской группы нанайцев считается *монай*, *мунэй* или *мона найни – мунэ найни*. Л.И. Сем связывает этот термин с этнонимом тунгусоязычных *мохэ* [64,

ВВЕДЕНИЕ 7

с. 12]. В литературе распространён также термин хэчжэ, хэйцзинь, хэчжэ жэнь, который произошёл от нанайских слов хэдиэ (сторона, которая ниже нас по реке), и хэдени – нанайцы (живущие в нижнем течении реки) [62, с. 5]. В целом большинство нанайских эндоэтнонимов происходит от гидронимов, географических названий местности, стойбищ, родовых названий. Например, *болонкан* – житель побережья оз. Болонь, *мангункан* – житель Амура, *гэринкэн* – житель р. Горин, *найхинкан* – житель Найхина и т.д.

Таким образом, на протяжении своей этнической истории нанайцы сменили целый ряд этнонимов. В современной этнографической науке закрепилось название «нанайцы», которое происходит от самоназвания нанай, нани – человек этой местности, земли. Нужно отметить, что таким же этнонимом называют себя практически все тунгусо-маньчжуры Нижнего Амура, что является отражением древнего универсального мировоззрения. Кроме естественных трансформационных процессов в традиционной культуре, нанайцы испытывали влияние целого ряда этносов: китайцев, маньчжуров, корейцев, японцев [25, с. 15, 18], эвенков, эвенов, якутов, славян, что стало причиной изменений не только в хозяйстве, но и в мировоззрении.

Географические, климатические, биологические и исторические условия Приамурского региона послужили причиной возникновения амуро-сахалинского типа собаководства. Амур и его притоки являются естественными транспортными магистралями, а разнообразие рыбных запасов – существенными ресурсами. Эти и другие обстоятельства способствовали процессу доместикации собаки в этом регионе и последующего возникновения одного из крупных центров развития собаководства. Не случайно в средневековых маньчжурских и китайских хрониках Приамурье называлось страной собаководов, а сами народы именовались обобщающими термина-

введение

пользующиеся собаками [24, с. 98; 61, с. 6]. Таким образом, в ми *юй-пи-да-цзы* – рыбокожие туземцы и *ши-цюань-бу* – люди, прошлом собаководство являлось одним из этноидентифици рующих факторов нанайского и других этносов.

блюдаются в пограничных районах у представителей разных лись пешие охотники с собакой, тем самым отличая себя от ное собаководство является важной частью культуры, котоцев – собаководство. У некоторых групп эвенков зафиксироэвенков-оленеводов [10, с. 10, 13). Для нанайцев традиционрая относится к амуро-сахалинскому типу. Особенности нагрупп в конструкции нарты, упряжи, терминологии, охотниет одну из важных отраслей традиционного хозяйства нанайвано самоназвание *хундышал* (хозяева собак). Так называ-Этноним «люди, пользующиеся собаками» подчеркивачьих приёмах с собакой, способах дрессировки и т.д.

торых основным транспортным животным служила собака. В ной деятельности имела особую значимость. Наибольший пик По классификации Л.Я. Штернберга в XIX в. нанайцы бытрадиционной культуре нанайцев роль собаки в хозяйственкозяйственного использования собак приходился на зимний период, когда они выполняли охотничьи и ездовые функции, ли оседлыми рыболовами-охотниками [88, Д. 47, Л. 3], для колетом их привлекали к буксированию лодок. У нивхов и айнов собака использовалась как ездовое и охотничье животное, а мясо входило не только в ритуальный, но и в обыденный рацион.

бы полнее понять специфику функционирования институтов вания XIX-XX вв., проблема изучения собаководства нанайцев оставалась за пределами научных интересов. Комплексный Несмотря на многочисленные этнографические исследоанализ нанайского собаководства необходим для того, чтотрадиционной культуры нанайцев, особенностей использования ими собак в хозяйстве, подсобных промыслах и в духов-

6 введение

собаководства могут быть зафиксированы в последний раз, а нает, что в текущий период многие элементы традиционного спективный объект исследования. В связи с этим актуальной проблемой является анализ трансформации и модернизации росшей в последние десятилетия скоростью протекания этникодящая в настоящее время трансформация в культуре нанайцев привела к исчезновению отдельных её аспектов. Это ознания, которые сами по себе представляют интересный и перградиционных видов хозяйства и представлений нанайского ной культуре. Актуальность проблемы связана также с возıеских процессов у коренных народов Нижнего Амура. Происоставшиеся сферы культуры претерпевают сложные изменеэтноса, касающихся в целом образа и роли собаки.

менения и внедрение в современный комплекс Северного нию традиционного собаководства может дать возможность дует назвать процесс возрождения прежних культурных элементов собаководства, прежде всего его практического приспективным видится развитие в регионе зимнего экологического и спортивного этнотуризма. Комплекс мер по возрождеизменить катастрофическую ситуацию с занятостью у современных нанайцев, что напрямую связано с общероссийскими качестве обоснования актуальности исследования слеспортивного многоборья на собачьих упряжках. Весьма перэкономическими и политическими тенденциями.

ве – сведения о собаководстве нанайцев, для полноты аналиманьчжурских и других этносов. Ценные архивные материалы то собаководству региона, в том числе и нанайскому, оставили многие исследователи. В конце XIX в. К.Н. Дадешкелеани подробно описал охоту кур-урмийских нанайцев на соболя с соба-2004 гг., корпуса архивных и музейных материалов. В его осноза которых привлекается сравнительный материал тунгусо-Исследование состоит из комплекса полевых материалов автора, собранных в этнографических экспедициях 1993–

кой, осветил вопрос взаимоотношения культа тигра с образом собаки, отметил некоторые аспекты ездового собаководства [86. Д. 104, Л. 10, 15–16, 18]. В отчетах Приамурского генералгубернатора за 1893–1895 гг. сохранились сведения о денежных затратах за аренду собачых нарт [86. Д. 218. Л. 247–276], отчеты Приамурского генерал-губернатора Духовского 1896–1897 гг. о количестве ездовых собак в хозяйстве коренных народов, отражаются проблемы массовых заболеваний ездовых собак [86. Д. 258, Л. 41, 82]. Подобные сведения о собаководстве представил в 1898–1900 гг. генерал-губернатор Чичагов [86. Д. 305. Л. 29].

кальный полевой материал, в котором отразили различные ской собаки, использование собак в отправлении нанайской козяевам. Традиция предписывала класть в гроб покойного аспекты нанайского собаководства: охотничьи обряды, ве-Д. 17. Л. 403]. Предание о роде Пассар, где персонажем является «Железная сучка» также имеет важное значение [87. Д. 12. Л. 314]. А.Н. Липским был описан охотничий ритуал, связаннию к собачьей нарте, в том числе порядок укладки нарты, и т.п. [87. Д. 68. Л. 219]. Особое отношение к собаке у орочей ляя погребальный обряд, они приносили её в жертву духамсобачью шкуру и изделия из нее. Кроме того, шаманы использовали собачий мех для отделки своих атрибутов, во время об-Советские исследователи А.Н. и Н.А. Липские собрали унирования о лунных затмениях, связанных с образом мифичесвадьбы, названия собачьего корма и т.п. [87. Д. 51. Л. 143; ный с добычей соболя, зафиксированы запреты по отношеотмечено Б.А. Васильевым. На медвежьем празднике, отправрядов в благодарность за помощь духов угощали кровью собаки [87. Д. 12. Л. 4].

Известный российский путешественник и исследователь В.К. Арсеньев оставил богатейший полевой материал, который на протяжении нескольких десятилетий служит досто-

введение 11

верным источником для целого ряда исследователей: по терминологии собаководства нанайцев разных территориальных групп, шаманству, мифологии, способах передвижения на собачых нартах, охотничьим промыслам, торговле и т.п. [84. Д. 27. Л. 16, 25, 27, 37–39, 45–46, 241–247; Д. 39. Л. 23. 27; Д. 10. Л. 2, 5]. Разнообразные сведения о собаководстве нанайцев, нивхов и других народов Приамурья зафиксированы Л.Я. Штернбергом [88. Ф. 282. Оп. 1. Д. 4. Л. 47, 56].

Н.Б. Киле и Е.А. Гаер собрали фольклорные материалы, в которых зафиксирован образ собаки в мифологических воззрениях различных групп нанайцев [90. Киле, 1971, 1973; 90. Гаер, 1972, 1973, 1975]. Определённый материал по теме исследования у коренных народов Нижнего Амура, Сахалина и Приморья находим у С.В. Березницкого [85. Д. 416].

Собранные в 1993–2004 гг. экспедиционные материалы автора позволили дополнить и ввести в научный оборот основные термины по упряжи, нартам, названиям собак, их клички и т.д. [85. Д. 446, 526]. В них отражены современные аспекты нанайского собаководства, прослеживаются отдельные этнокультурные особенности этой сферы быта и мировоззрения, а также механизмы трансформации традиционных приёмов охоты и транспорта.

В разделе источников представлены лингвистические и фольклорные материалы. Так, в фундаментальном своде нанайского фольклора часто встречается образ собаки, показана её роль в мифологических представлениях нанайцев [39]. Словарь С.Н. Оненко наполнен кличками и половозрастными названиями собак [43]. В фольклорных текстах и словаре О.П. Суника встречается терминология собаководства ульчей [72], фольклорные материалы В.И. Цинциус [74], В.А. Аврорина [2] и А. Чадаевой [75] также насыщены сведениями по традиционному собаководству негидальцев и нанайцев, а также терминологией, связанной с различными аспектами амурско-

го собаководства. Фольклорные материалы оказывают неоценимую помощь в этнографических исследованиях, помогая произвести реконструкцию того или иного элемента традиционной культуры. По теме исследования использовались обширные материалы, хранящиеся в коллекциях, экспозициях и фондах ряда музеев: МАЭ РАН и РЭМ Санкт-Петербурга, Владивостока, Хабаровска, Комсомольска, Николаевска-на-Амуре и др. Важный источник представляют коллекции МАЭ РАН, иллюстрирующие традиционное собаководство нанайцев: упряжь, вертлюги, деревянные, металлические культовые изображения собак и т.п. (№ 4424, 5447, 5747, 5821, 313 и др.).

В качестве сравнительного материала привлекались нивхские коллекции МАЭ № 4362, 4563 (черепа собаки для подвешивания над входом, обувь для собак, вертлюги); сахалинских айнов № 202, 700, 1052 (череп собаки, полотенце из рыбьих кож для обертывания вещей при езде на нарте, собачьи хомуты и бубенчики, налобник); музейные материалы по ездовому собаководству чукчей и эскимосов (типы нарт, упряжь и т.п.).

Анализ разработанности темы в опубликованных работах показал, что специальных исследований, освещающих все поставленные проблемы в отечественной и зарубежной историографии, нет. Первые сведения по проблеме собаководства нанайцев можно найти в документах русских землепроходцев XVIII в., освещающих пушной промысел нанайцев, которые были зафиксированы современными учёными [62, с. 7]. В сфере научной разработанности проблемы можно выделить два основных этапа.

Первый (вторая половина XIX в. – середина XX в.) – накопление данных по теме, анализ эмпирического материала. Определенный вклад в изучение традиционного собаководства нанайцев внесли путешественники и служащие различных ведомств; учёные этнографы и специалисты, создавшие

введение 13

блок кинологической литературы. В публикациях по духовной культуре авторы иногда в описательном плане затрагивают образ собаки как жертвенного животного, опуская детали, что не даёт глубокого представления о ритуалах, связанных с собакой. Это работы А. Миддендорфа, П.П. Шимкевича, И.А. Лопатина, А.Н. Липского, И.И. Козьминского, Н.А. Байкова, Л. Я. Штернберга, К.Г. Абрамова и др.

С начала 1960-х гг. продолжается второй этап исследования данной проблемы. Труды этого периода написаны на качественно новом уровне, что объясняется рядом причин – организацией планового исследования хозяйства и культуры нанайцев учёными центральных и дальневосточного научных центров, изменением методологии исследования, отходом от устаревших оценок традиционной культуры. Это работы В.В. Антроповой, М. Г. Левина, Г. М. Василевич, Ю. А. Сема, А. В. Смоляк, В. В. Подмаскина, А.Ф. Старцева, С.В. Березницкого, а также «История и культура нанайцев» и др. Однако и в этом списке нет этнографического исследования по традиционному собаководству нанайцев, которое рассматривается лишь в разделах, посвящённых средствам передвижения и охоте; кратко освещаются аспекты, связанные с функцией собаки в сфере верований и ритуалов.

Из работ, опубликованных в XIX в., можно выделить лишь несколько изданий, в которых упоминается собаководство самагиров [38, с. 711, 725], подчёркиваются отличия в хозяйстве территориальных групп нанайцев, кратко описывается их упряжное собаководство, переход уссурийских нанайцев к использованию лошадей [21, с. 21], показывается функция собак в ритуалах жизненного цикла и шаманстве [77, с. 17,18, 20.138, 144].

В 1913 г. этнограф И.А. Лопатин опубликовал книгу по результатам этнографической экспедиции к нанайцам, в которой упомянул тему собак [34, с. 21, 24]. В капитальном труде

1922 г., посвящённом изучению этнографии трёх основных групп нанайцев, он провёл анализ по количеству собак в их хозяйстве, исследовал способы охоты с собаководства как редвижения на них, подчеркнул важность собаководства как отрасли традиционного хозяйства, цены на ездовых собак, осветил вопрос об особом отношении нанайцев к собакам как жертвенным животным, показал их значение в погребальных ритуалах [35, с. 120]. Эта работа является единственным монографическим исследованием первого историографическо-го этапа нанайского собаководства, в котором представлены подробные сведения по интересующей проблеме. В 1925 г. И.А. Лопатин описал орочское упряжное собаководство [36,

А.Н. Липский осветил различные аспекты духовной культуры нанайцев, связанные с образом собаки [32, с. 40, 97]. Н.А. Липская описала важный процесс укладки нанайской собачьей охотничьей нарты [31, с. 5].

чукотско-корякского (восточно-сибирского) [20, с. 29, 40]. По Определенный вклад в изучение собаководства горинских ми собак двух пород - тунгусской и амурской. Собак амурской ге на лис, описал собачьи нарты двух типов - амурского и ших амурских нанайцев на собаках, а души горинских - на нанайцев внёс И.И. Козьминский [20, с.12, 45]. Из его публикации можно узнать об использовании горинскими нанайцапороды обычно использовали для перевозки грузов и охоты, тунгусской только для охоты. Автор отметил зависимость количества собак в упряжке от уровня благосостояния семьи, осветил вопрос об использовании нанайцами собак при охомнению исследователя, второй тип нарт появился в результаге заимствования его нанайцами у коренного населения побережья Охотского моря. Важной является собранная И.И. Козьминским информация о том, что в традиционных погребальных ритуалах шаманы увозили в загробный мир души умер-

введение 15

оленях [20, с. 17]. Отсюда вывод о разных пластах этногенеза народа. В 1927 г. Н.А Байков на обширном географическом материале рассмотрел биологические черты и основные аспекты собаководства у нанайцев, китайцев, корейцев, маньчжуров, орочонов и др. Отметил, что сунгарийские нанайцы отбирали и ценили собак белого окраса [5, с. 22]. Его работа важна при исследовании проблем селекции, типологии пород дальневосточных охотничьих собак, приёмов охоты и т.п.

В совместной публикации В.К. Арсеньева и Е.И. Титова отражены различные аспекты истории и культуры коренных народов Дальнего Востока, уделено определённое внимание изучению охотничьего промысла нанайцев с использованием собак [4, с. 40].

Один из основателей российской этнографической науки Л.Я. Штернберг, исследуя нанайское шаманство, отметил, что у духа– покровителя шамана, было пять духов-помощников, в том числе и собака [81, с. 11]. В своей монографии он уделил большое внимание нанайской терминологии, связанной с собаководством, образу собаки в шаманстве, различных ритуалах, запретах, приметах и т.п. [82, с. 480, 490–491, 498–499 и др.]. Л.Я. Штернберг также осветил собаководство нивхов: роль собаки на медвежьем празднике, её функцию в жертвенной обрядности и т.п. [83, с. 3–4, 8, 12].

В.Б. Бооль в этнографической работе о нанайцах р. Тунгуски описал экстерьер охотничьих собак, отметил бездействие упряжных собак летом и др. [9, с. 25]. С.В. Иванов рассмотрел некоторые аспекты погребальных ритуалов нанайцев и отметил влияние культуры китайцев [17, с. 64, 76]. Д. К. Зеленин отметил наличие у охотничьих этносов культовых изображений собаки, её использование в лечебных целях, роль в охотничьей магии нанайцев [14, с. 3, 20, 45, 46].

16

К.Г. Абрамов по материалам кинологического исследования на территории Приамурья опубликовал работу, в которой отметил аспекты, связанные с биологическими, охотничьими и другими характеристиками амурской лайки [1, с. 39]. Ученый осветил хозяйство горинских нанайцев, способы охоты с собакой, особенности ездового собаководства.

Таким образом, анализ работ первого этапа показывает практическое отсутствие комплексного аналитического исследования указанной проблемы в культуре нанайцев. Эти труды содержат определённое количество информации о собаководстве, роли собаки в культуре нанайцев и отдельные ценные замечания некоторых авторов.

Второй этап историографии нанайского собаководства отмечен публикацией в 1961 г. монументального труда коллектива московских и ленинградских этнографов, посвященного типологии многих аспектов материальной и духовной культуры народов Сибири и Дальнего Востока. Раздел «Упряжное собаководство» содержит ценную информацию о собаководстве многих народов Сибири [3, с. 55–77]. Авторы проанализировали типологию упряжного собаководства, упряжи, нарт и показали единый тип амуро-сахалинского упряжного собаководства Амура и Сахалина. До настоящего времени сохраняется актуальность сделанных этими учёными выводов.

Отдельные магические приёмы нанайцев для защиты детей от злых духов амулетами с изображением собаки описала в своей статье (1962 г.) А. В. Смоляк [65, с. 44]. В 1973 г. Ю.А. Сем опубликовал монографию по материальной культуре, хозяйству разных территориальных групп нанайцев, хотя и не ставил целью специально исследовать традиционное собаководство. Он классифицировал его, выделил тягловое, ездовое и охотничье [63, с. 164–72], подчеркнул необратимые изменения, которые произошли в результате новой социально-экономической политики государства, появления

введение 17

лошадей, заменивших собак. У отдельных групп нанайцев бассейна р. Сунгари и Уссури собаководство под влиянием китайцев и маньчжуров стало исчезать с середины XIX в., в Приамурье подобные процессы начали проявляться в начале XX в. под влиянием славянских переселенцев.

Оценивая вклад Ю.А. Сема в исследование проблемы, можно отметить и некоторые спорные вопросы его работы. Так, он ошибочно называет оглоблю *янопо* термином малой нарты *онгчо*. Вслед за К.Г. Абрамовым Ю.А. Сем повторяет ошибску, говоря о существовании типа универсальной собаки для транспортных и охотничьих целей, объединяя районы Горина и Амура [63, с. 166]. Однако, по мнению И.И. Козьминского, нанайцы на притоках Амура (Уссури и Горин) использовали местную породу собак в качестве ездовой, а тунгусскую только на охоте [20, с. C.12–45]. Это мнение И.И. Козминского подтверждается и нашими полевыми исследованиями.

В 1976 г. А.В. Смоляк описала жертвоприношение крови собак в обряде почитания медведя [66, с. 141, 149], в сравнительном плане выявила значение собаки в воззрениях нанайщев, ульчей и нивхов [67, с. 227–235]. В 1984 г. выходит одна из значимых работ А.В. Смоляк по материальной культуре и хозяйству народов Нижнего Амура и Сахалина [68, 244 с.], где представлена информация о средствах передвижения и охоте, способах и приёмах использования собак. В 1991 г. А.В. Смоляк опубликовала фундаментальную монографию о шаманстве нанайцев, ульчей и других коренных народов Нижнего Амура, в ней представлены материалы об использовании образа собаки в шаманской деятельности [69, с. 39, 49, 50, 53].

Монография Е.А. Гаер посвящена обрядности нанайцев, в том числе и использованию собак в ритуальной практике [12, с. 143]. Значение собаки в мифологических представлениях удэгейцев осветил В.В. Подмаскин [46, с. 41, 49], а также описал разнообразные аспекты собаководства удэгейцев: спосо-

бы дрессуры, охоты, использование в качестве транспорта и т.п. [47, с. 77–79]. В работе А.Ф. Старцева есть ценные сведения по терминологии нарты, ездового собаководства разных территориальных групп удэгейцев [70, с. 140–141], описана роль собаки в разных аспектах культуры удэгейцев [71, с. 33, 79]. Эти данные имеют важное значение для сравнительного анализа амурского собаководства.

В.Р. Чепелев и М.М. Прокофьев рассмотрели уникальный вид хозяйственного использования собак народами Амура и Сахалина (буксирование лодок при помощи собак) [76, с. 190-206]. С.В. Березницкий осветил некоторые аспекты духовной культуры коренных народов Нижнего Амура и Сахалина, связанные с образом собаки: ритуалы жизненного цикла и промысловые, шаманство [6, с. 38–39, 64, 103–104, 135–136; 7, с. 82, 93, 101; 8, с. 80, 84, 89, 94]. Коллективная монография «История и культура нанайцев» (2003) осветила средства передвижения [18, с.138–140], известные по другим источникам.

Автор (А. Самар) проанализировал традиционное и современное собаководство нанайцев и других народов Амура, способы и приёмы охоты и езды на собаках и т.п. [51, с.42–43; 52, с. 40; 54, с. 52–55; 54, с. 67–68; 57, с. 42–48; 58, с. 49–56]. Определённое значение имеют материалы о собаководстве, которые содержатся в научно-популярных и художественных изданиях, например обряды и отношение нанайцев-самагиров к собакам в книге Е.В. Самара [50].

Итак, анализ архивных материалов и опубликованных трудов показывает, что большинство исследователей придавали значение лишь транспортной функции собак и оставляли за пределами своих интересов важные аспекты образа собаки в духовной культуре этноса. Также выявляется недостаточность информации по традиционному собаководству нанайцев, скудные сведения об использовании собак в погребаль-

введение 19

ной обрядности и ритуалах жизненного цикла, фрагментарны сведения о состязаниях нанайцев на собачьих упряжках. Этнографические исследования в прошлом ограничивались лишь фиксацией отдельных аспектов использования собаки в хозяйственной деятельности, охоте и рыболовстве, в ритуалах. Однако фольклорный материал показал высокую степень значимости образа собаки в народном эпосе. В мифологических повествованиях она имеет статус положительного персонажа, во всем помогающего главному герою, подчас принося себя в жертву. Итак, в работах второго этапа историографии нанайского собаководства следует отметить ведущую роль дальневосточных этнографов.

Таким образом, анализ литературы позволил отметить отсутствие специальных исследований, посвящённых этнокультурным особенностям собаководства нанайцев, и недостаточное освещение темы в этнографических трудах обобщающего плана. Специфика хозяйственной деятельности нанайцев в сфере собаководства основана на природных особенностях приамурского региона, развития хозяйства и материальной культуры. Адаптационный опыт нанайского этноса по отношению к окружающей природе основан на различных хозяйственных и мировозэренческих факторах, показывающих этнокультурные особенности разных этнотерриториальных групп. Хозяйственно-культурный тип в целом не отрицает возможности существования локальных региональных вариантов развития. При этом учитываются исторические, этнокультурные и другие аспекты, трансформирующие комплекс собаководства нанайцев, важной составляющей части системы жизнеобеспечения и культуры этноса.

Для этнической общности нанайцев (на момент знакомства их с европейцами) был характерен хозяйственно-культурный тип рыболовов, охотников и собирателей. Однако у отдель-

20 введение

ных территориальных групп существовали различия в способах ведения хозяйства. Так, для нанайцев Кура, Горина, Уссури и Бикина охота доминировала над рыболовным промыслом, являясь основным источником дохода. У нанайцев Амура преобладал рыболовный промысел. Во время рунного ход лосося каждая семья заготавливала годовой запас пищи для себя и многочисленных собак.

Собаководство рассматривается как важная составная часть материальной и духовной культуры нанайского этноса с момента появления собаки как домашнего животного у нанайцев, использование её в транспорте, охоте, рыболовстве; образ собаки представлен в мифологии, верованиях, космогонических и космологических представлениях, показана её роль в разнообразных ритуалах и культах. Территоризальные рамки исследования – амуро-сахалинская историкоэтнографическая область, куда входит территория бассейнов Амура, Уссури, Амурского лимана и о-ва Сахалин. Это обосновывается широким спектром расселения отдельных территориальных групп нанайского этноса.

Хронологические рамки исследования охватывают период со второй половины XIX в. до конца XX в. Выбор хронологического периода определяется двумя основными причинами. С середины XIX в. начинается сбор этнографического материала по собаководству нанайцев, который фиксируется в трудах исследователей, одновременно отмечается продолжающееся и в настоящее время мощное влияние славянской культуры на хозяйство, быт и культуру нанайцев. Славянское воздействие оказало наибольший трансформирующий эффект по сравнению с этнокультурным влиянием китайцев, маньчжуров и других этносов. Полученные сведения могут помочь оптимизации межкультурного диалога, в том числе при определении социальной и культурной политики в отношении изучаемого этноса и других типологически близких этнических групп.

введение 21

# Глава I. Собаки в хозяйственной деятельности нанайцев 1. Возникновение видов ездового и тяглового собаководства

Одним из древнейших центров доместикации и разведения собак принято считать обширный регион Восточной Сибири и Дальнего Востока. Собаководство коренных народов региона своими корнями уходит в каменный век [40, с. 50]. Для человека той эпохи предок собаки был одним из промысловых животных. В последующем собака прошла длительный процесс доместикации, в ходе которого она стала помощником на охоте. Следующей стадией вовлечения собаки в различные сферы деятельности человека – её использование в качестве транспортного животного.

и упряжи [3, с. 55]. Однако необходимо обозначить наличие зоны. Большое значение для нанайцев имеет рыболовство в кождение, хотя тягловое первично, ездовое собаководство со зременем переросло в самостоятельный вид, сменилось и его нируют и используют только для определенных типов нарт ны с собаководством, так как огромные запасы рыбы обеспего зверя и пешие охотники, рыболовы и собиратели таежной мостоятельных вида - ездовое и тягловое. У них одно происфункциональное применение. Упряжное собаководство пред-3го основные очаги в Сибири – это бассейны крупных нерестовых рек, моря Ледовитого и Тихого океанов, богатые рыбой и морским зверем. Нерестовые реки неразрывно связабачьего корма. Упряжное собаководство сопутствует таким козяйственно-культурным типам, как охотники на морскобассейне р. Амура, где в летний и осенний периоды начинает-Гранспортное собаководство нанайцев делится на два сатолагает наличие ездовых собак, которых специально треусловий для развития и становления ездового собаководства. нивали коренное население достаточным количеством со-

ся нерестовый ход лосося, позволяюший иметь обилие пищи для людей и корма для разведения собак. Кроме того, в летнее и зимнее время русло реки являлось важной транспортной магистралью.

Упряжное собаководство у народов Амура и Сахалина имело общие типологические черты и поэтому было объединено в единый амуро-сахалинский тип [3, с. 61–62], который отличался в первую очередь конструкцией нарт: амурская нарта имела загнутые с двух сторон полозья, прямые копылья и была довольно узкой, что давало возможность каюрам размещаться в нартах верхом (рис. 65, 104). К числу наиболее значимых признаков этого типа относится конструкция амурского хомута, который сделан из кожаной петли. Считается, что упряжная собака тянет в таком хомуте шеей (рис. 114).

[рис. 83]. Наибольшее распространение она получила в начале ХХ в. в связи с появлением приработков по перевозке грузов ги упряжных собак, изредка впереди выставлялся передовик точносибирской нарты у нанайцев лишь в конце XIX - начале гионе довольно широко использовался восточносибирский гип нарты, которая в отличие от амурской имеет загнутые стительным кузовом. Крепление полозьев с копыльями осуществлялось с помощью кожаных ремней. Наличие вертикальной дуги принципиально отличает её от амурской нарты [68, с. 110]. В нарту впрягали попарно «цугом» до пятнадца-(рис. 60, 86). В литературе устоялось мнение о появлении вос-ХХ в. А.В. Смоляк считает, что нанайцы заимствовали этот тип реводе с нанайского языка этот термин означает «низовская нарт у нивхов и ульчей, и в качестве доказательства приводит термин *хэдиэн токин*и, используемый нанайцами применарта». Кроме того, у нанайцев имеется более распространён-Параллельно с амурским упряжным собаководством в реполозья с одной стороны, обладает более широким и вменительно к восточносибирской нарте [68, с. 110]. Однако в пе-

Глава 1 23

ное название именно этой нарты *пара* (рис. 84). По мнению А.В. Смоляк, этот термин в одном случае является диалектным названием амурской нарты, в другом – конных саней. Небольшие по размеру санки для хозяйственных целей и детских игр также имели название *парака*, перенесенное с больших нарт на маленькие (рис. 96, 97). Возможно, распространение восточносибирского упряжного собаководства на Амуре было связано с очередной волной мигрировавших в эти места эвенков-оленеводов. Входившие в разное время в состав нанайцев, ульчей, орочей и других тунгусо-маньчжурских этносов эвенки утратили оленеводство и приспособили оленью нарту под собачью.

Собака в качестве рабочего животного в транспортировании волокуши стала использоваться гораздо раньше появления института упряжного собаководства [3, с. 60]. Функционирование различных волокуш у нанайцев остаётся актуальным и в настоящее время. Обращаясь к истокам возникновения примитивных транспортных средств, следует обратить внимание на исследования А.В. Смоляк. Она пришла к выводу, что прообразом современной амурской нарты была волокуша, которая в традиционном хозяйстве нанайцев применялась для перевозки тяжестей и имела несколько разновидностей [68, с. 105]. Их использование сопутствовало занятию охотничьим промыслом. Это волокуши из шкуры зверя хорсо, долблённые из ствола дерева, и другие средства, изготовленные из подручных материалов.

Использование охотниками волокуш из шкуры зверя *хор- со* обусловлено отсутствием под рукой постоянного транспорта и относительной близостью жилья или зимовья. Волокуша
из шкуры не использовалась как постоянное транспортное
средство, а имела разовое назначение. Горинские нанайцы и
сегодня пользуются этим древним способом транспортирования мяса промысловых животных – медведя, косули, сохато-

24

ги и Кульчи на Амуре. Шкурой убитого зверя для транспортиго. Охотник укладывал мясо в шкуру убитого животного, сшивал стороны шкуры лыком, из этого же материала делал потяг с лямкой [85. Д. 446. Л. 116]. Подобным образом применяли шкуру сохатого для перетаскивания грузов эвенки сел Каррования мяса пользовались и амурские нанайцы (Найхин, Дада, Верхняя Эконь).

граф Е.А. Гаер записала в 1975 г. у низовских нанайцев (с. Верхняя Эконь) текст о древнем способе перевозки грузов, добыров подобного использования подручных средств. Так, этно-В охотничьем промысле нанайцев имеется немало приметых туш животных и др.

же скажешь, все обвяжешь. Чтобы не было отверстия, и только А то, что кутулэн: мясо в шкуру заворачиваешь и потом в шкуре по краям со всех сторон сделаешь надрезы, отверстия. Побольше чо, так-то тянет (мехом наружу) конечно, скользит хорошо. Ну, это люди называют кутулэн. Это так называется. Это кутулэн после этого, сделаешь посредине разрез. Через этот разрез толстым кожаным ремнем сделаешь лямку. И эту лямку надевают через плечо, и вместе с лыжами (на лыжах) так тянешь. И вот этот кутулэн. А вот то, что люди говорят дивон, так-то знаешь: пываешь, зароешь. Словно покойника хоронишь. Вот это *дивон*. ешь, чтобы образовалось вроде мешка, и к этому подобию мешрез, через него привязывают лямку. Вот лямку привяжут, и это, это снег выроешь, стелешь шкуру снизу и кладешь мясо в серекроешь. Так сделав, это снегом засыпаешь. Словно могилу закашиваешь, вдевая ремень через эти надрезы, всю шкуру стягивака привязываешь лямку. Где-то в середине делают большой над-**ГГ**0, что человек волоком тащит. Человек тянет толдину. И это в середину. И это мясо второй половиной шкуры нанадрезаешь и через эти надрезы кожаными ремнями, словно за-

25 Глава 1

таща, возвращаются. Вот это – кутулэн. А то, что зарыто – дивон. Вот это так» [90. Гаер. 1975. Л. 36-40]

д-кт), хорсо (верх. д-кт). Использование этого способа на обширной территории у ряда групп нанайцев и пограничных Принципиальных различий в конструкции волокуш из шкуры добытого зверя не было, но диалектное своеобразие разных территориальных групп имеет место: кутулэн (низ. этносов имеет универсальное значение. В качестве дополнигельной тягловой силы охотники нередко применяли собак. Несколько отличались аналогичные волокуши на морском ные отверстия шкуры продевали ремень-постромку и тащили ким образом транспортное средство укладывали мясо. В глаззверобойном промысле у нивхов. Они придавали мокрой шкуре нерпы форму корытца, замораживали и в получившееся таволоком [68, с. 106].

добным подручным средствам следует отнести и волокуши из собление, состоявшее из костяного вертлюга с идущими от него лямками для человека и поводка, к которому крепилась гуша зверя. В этом случае конструктивные принципы, лямки но возникший на северо-востоке способ транспортирования с вертлюгом те же, что и у собачьей упряжи (рис. 85, 91]. Возможно, лямка как часть приспособления для транспортировки тяжестей изначально была опробована человеком на себе, лишь после применили к собаке. Таким образом, конвергентморского зверя стал развиваться по собственному пути, сущегорые вертлюг использовали только в собачьей упряжи. К поеловых лап и бересты, что обусловлено сравнительно легким У северо-восточных зверобоев (азиатские эскимосы, чукчи) получило широкое распространение специальное приспоственно отличаясь от аналогичного у таёжных охотников, коспособом изготовления в условиях промысла.

единений. Например, близкие в территориальном отношении ние в большей степени в промысловой терминологии, что горинский и низовской диалекты нанайского языка имели Глава 1 говорит о разнообразном происхождении не только отдельных групп, но и внутри территориальных и диалектных объсвои особенности, связанные с термином волокуши из шкуский д-кт). Кроме кондонских нанайцев термин *хорсо* используют найхинские нанайцы, что, возможно является, результа-Этнокультурные особенности нанайцев находят отражеры убитого зверя *хорсо* (конд. д-кт) и *кутулэн* (верхнеэконьтом этнокультурных контактов представителей этих групп. 26

нок бревна, соединённых перемычками. Название охотничьей ручной нарты нанайцев *ондехо, онгосо*, по мнению А.В. Смоляк, 107]. Она отождествляет ручную нарту нанайцев с древней Волокуши являются одной из ранних переходных форм в развитии древнего транспорта у предков нанайцев. Их использование было обусловлено сравнительно легким процессом изготовления из подручного материала. Функция долпрочность этой конструкции позволяла использовать её долбирский регион, использовали долбленные из цельного ствола дерева волокуши. Например, негидальцы и эвенки транспортировали тушу лося на волокуше *кэлчи* из двух половипроисходит от слова *онголо* (дупло, углубление) [68, с. 105– бленой волокуши не ограничивалась разовым применением, гое время. В прошлом охотники, населявшие обширный сидолбленой волокушей, хотя в случае с *кэлчи* более правильным было бы использование жерди, а не бревна.

живали в руках, не давая ей скользить в стороны. Енисейские волокушу ирувун – иривун. Верхнеленские и забайкальские эвенки к боку волокуши привязывали жердь, которую удерэвенки изготавливали ручные нарты из двух тонких полозьев. меняли низкую и узкую (по ширине лыжни) ручную нарту-Близкие нанайцам эвенки во время пешей охоты при-

27 Глава 1 К их передним концам прикрепляли дугу из черемухи, к ней привязывали лямку, за которую охотник тянул нарту. Эвенки нообразие таких транспортных средств, как волокуши у эвенков, говорит об охотничьем промысле как преобладающем ви-Нижней и Подкаменной Тунгуски в качестве ручной нарты ис-10льзовали широкую лыжу [10, с. 67–68]. Типологическое разде деятельности.

эе являются заимствованием или типологически близкими гельный тунгусский пласт. Следует отметить, что многие элементы традиционного хозяйства нанайцев в той или иной мефункционально аналогичным у эвенков. А.В. Смоляк отмечает, что терминология средств передвижения, распространённых на Нижнем Амуре, в значительной мере связана с туннию. Территория расселения дальневосточных эвенков, нивков и айнов находилась в ближайшем соседстве с тунгусоманьчжурами, поэтому наличие амурского типа нарт в хозяй-Таким образом, в применении волокуш тунгусоязычными этносами региона, кроме амурского, присутствует значиусским компонентом [68, с.131], хотя такой тип нарт с их характерными признаками является амурским по происхождестве у этих народов можно необходимо считать результатом культурного обмена.

ние у верховской группы нанайцев (с. Дада) вьючного способа охотничьи собаки обладали незаурядной понятливостью: «...У шие охотничьи собаки, когда он выезжал на охоту, на спину его собакам привязывали груз (вьюк). Однажды во время одного стала, вернувшись, они обнаружили, что вьюк съехал со спины собаки и упал, а собака стояла и терпеливо ждала хозяев» гранспортирования грузов. Вьюк приторачивали к спине собаки с помощью ремней, в связи с этим следует отметить, что известного дадинского охотника Макто Бельды были больиз таких выходов охотники обнаружили, что одна собака от-При полевых сборах в 2004 г. удалось зафиксировать нали-

28

ли не зафиксировали. У кур-урмийских и горинских нанайцев западносибирского собаководства, у нанайцев до последнего водства как неизменный спутник охотничьего промысла. Тем (ПМА, 2004 г.). Использование собак под вьюк характерно для зремени этого обнаружено не было. Но необходимо отметить, точно, возможно, использование собак под вьюк исследоватеотмечено более интенсивное использование тяглового собаководства. Охота в традиционном хозяйстве жителей горных рек приносила гораздо больший доход, чем рыбная ловля, поэтому здесь широко был распространён тягловый вид собаконе менее особенности ведения хозяйства у этих групп нанайцев нивелировались одним объединяющим амурским типом собаководства. Можно в качестве примера отметить обычай впрягать в охотничью нарту не более 2-3-х собак, что харакгерно для всех территориальных групп нанайцев (рис. 73, 74, что институт собаководства у нанайцев исследован недостаРучные охотничьи нарты нанайцы обозначали терминами *ондехо*, *онгсо*, *толки* [68, с. 110], (рис. 66, 67). Диалектные и территориальные особенности имели незначительные расхождения, например, у нанайцев из рода Киле этот тип нарт имел название *толки*, у уссурийских – *токи* [84. Д. 27. Л. 16]. Наличие в нанайской лексике диалектных расхождений не отражалось на принципиальных конструктивных и функциональных особенностях того или иного элемента собаководства. Сходство во многих аспектах культуры у тунгусо-маньчжуров находило отражение и в промысловой лексике. Например, амурский тип нарт у низовских негидальцев назывался *келчи*, у орочей – *онгсо*, у ороков – *оксо* [68, с. 110], восточносибирский тип нарт у нанайцев – *тукки*. Ульчи термин *тучи* использовали применительно к восточносибирскому типу нарт, что имеет безусловное родство с нанайским названием грузовой

Глава 1 29

В тягловом виде собаководства количество собак в упряжке нанайского охотника не превышало трех, причем каждая из них была и охотничьей, и ездовой. Узко специализированных ездовых собак на охотничий промысел охотники не брали. Запрягая собак в нарты, охотник и сам впрягался в лямку иролон, надевая её через плечо (рис. 89, 105). Управление тяжело груженной нарты осуществлялось с помощью специальной оглобли янало, янолу (верх. ам. д-кт нан.яз.) [85. Д. 446. Л. 117, 163], куню, яньфо (уссур. д-кт нан.яз.) [84. Д. 27. Л.16]. Оглобля привязывалась с левой стороны к первому копылу и под углом крепилась к концу нащепа хулиэн [85. Д. 446. Л. 163] (рис. 1, 5, 6). Торможение и баланс нарт осуществлялся с помощью двух остолов каурипо; их привязывали ремнями к копыльям и в нужный момент упирали в землю (рис. 90, 102).

Управление упряжкой каюр осуществлял посредством команд, общих для всех тунгусо-маньчжуров Приамурья. Наиболее распространённые их них: *тах-тах-тах* вперёд, прямо; *кай-кай* направо; *тэх-тэх-тэх* налево; *тэх дуйлэ* подальше от берега; *тор с* стой; *тор стой* назад.

Одной из разновидностей ездового собаководства является буксирование лодок, типичный вид транспортного собаководства для всех приамурских народов. Буксировка собаками могла применяться на относительно ровном побережье с песчаными и галечными берегами, без выступающих из воды скал и глубоких заливов. Нанайцы для буксировки груженых лодок против течения использовали 3–5 собак в нартовой упряжи. Постромки ошейников привязывали к одному концу потяга, а другой его конец прикрепляли к средней перекладине на лодке. Таким же способом перевозили грузы сахалинские нивхи и айны. Айны привязывали к лодке потяг из тюленьей кожи 4–7 собак друг за другом. Такая лодочная упряжка за день могла пройти до 30 км. Особенность айнского способа ба буксирования заключалась в том, что лидирующая собака

Глава 1 не привязывалась к общему потягу, а бежала впереди всех, от-30

кликаясь на команды человека, находящегося в лодке, и увлекала за собой упряжных собак. Передовой собакой дорожили и содержали в жилом помещении отдельно от других [76,

нии на небольшие расстояния (рис. 2). Веерный тип собачьей упряжки был распространён на Северо-Востоке у эскимосов чьи нарты [3, с. 61]. Этнокультурные контакты палеоазиатов соб передвижения, носящий название элгэпу (нан.яз.), что означает «везти на поводке», когда лыжника буксировали и тунгусо-маньчжуров осуществлялись на протяжении длительного времени, и, возможно, использование нанайцами этого способа является результатом взаимного влияния, хотя две – три собаки. Концы поводков нанайские охотники привязывали к поясу, размещая собак веером, при передвижеи чукчей, которые запрягали ездовых собак в большие соба-К тягловому собаководству относится своеобразный споболее вероятно, что он мог возникнуть конвергентно, независимо от иноэтнических включений.

ва крови и соответственно увеличивалась в размерах. Вначале круг шеи, снимали шкуру чулком и несколько дней держали в (рис. 114). Хорошие длинные ремни получались из шейной мя брачного периода, когда у самцов шея набухала от прили*дямбо* с подвязками, охватывающими собаку с боков. От верт-95]. Вся собачья упряжь – потяг, поводки, ошейники, ремни, подвязки и т.п. – изготовлялась из кожи лося или изюбря части, а для этого их старались заготовлять весной во вреотделяли голову животного, затем у холки делали разрез воводе. После этого с нее легко можно было удалить шерсть. Зацы использовали упряжь, которая состояла из хомута *хала*, люга *макчихин* шёл закреплённый к потягу поводок (рис. 94, Одним из важных признаков отдельно взятого типа собаководства наряду с нартами является собачья упряжь. Нанай-

31 Глава 1

ду деревьями и оставляли в таком положении на несколько гем шкуру нарезали по спирали, ремень туго натягивали междней. После просушки ремень опускали в жирный мясной бульон для смягчения.

фина и нерпы, что говорит о функционировании морского зверобойного промысла в их хозяйственной деятельности. Но нельзя отрицать, что такие изделия могли быть результатом обмена или торговли. Например, сопредельные с негидальцами нивхи продавали эвенкам арканы *маут* из кожи морских животных. Чтобы избежать частых сочленений по всей длине, Негидальцы нередко изготавливали упряжь из кожи дельони при изготовлении ремня также нарезали кожу по спирали [85. Д. 446. Л. 107].

нии, так как собака тянула потяг грудью, а не шеей, как в амургорые крепились сверху и ложились собаке на спину, кроме гии в упряжи у нанайцев ошейник для молодой собаки имел специальное название гелди. Такой хомут старались делать минологическом единообразии упряжи двух типов они конструктивно отличались друг от друга. Амурский хомут предкоторые фиксировали его на собаке (рис. 100). Хомут восточносибирской упряжи более удобен в практическом применеском типе. Хомут оснащался дополнительными лямками, коого, он имел дополнительные поводки, фиксировавшие хомут на собаке снизу (рис. 101). При устойчивости терминоло-У нанайцев названия собачьей упряжи и её составных частей для амурского и восточносибирского типа отличаются лишь наименованиями хомутов: амурский *дямбо* (рис. 111), восточносибирский *хала.* В остальном названия частей упряжи одинаковые: подвязки хомута – *селоптон*, поводок – *як*и, вертлюг – *макчихин* (рис. 93), потяг *луксур, нуксур.* При терставлял собой кожаную петлю, надеваемую собаке на шею, ближе к соединяемым концам петли хомут имел два поводка,

более мягким, для чего с тыльной стороны нашивали ткане вую основу, чтобы щенок не натирал шею.

Л. 142] (рис. 63). Кроме хомута вертлюг использовался и для потяга, он отличался большими размерами от вертлюга для хомута. Функция большого вертлюга была предназначена для Вся собачья упряжь называлась *луксур индани.* К передней нии друг от друга, чередуясь, от потяга отделялись поводки горизонтальной планке нарты крепился потяг *нуксур, луксур,* который фиксировался с помощью двух дополнительных ремешков к середине поперечной планки. На равном расстоя*уси,* к концам которых крепились ошейники *хала* [85. Д.446. избавления потяга от перекручивания (рис. 84, 109, 110).

бачья упряжь – инахин алан, хомут – алан, ошейник – сэлэми поперек спины собаки – *инахин алан опла*; поводок, ведущий цы находились в тесном территориальном и культурном контакте с амгуньскими эвенками, поэтому прослеживается такая тенденция. Так, например, потяг у них назывался *нусху,* со*дюльдихан*, вертлюг – *макчихин*, подвязки хомута – *селапун*; верхний вертикальный ремень хомута, ложившийся сверху, от ошейника к потягу, назывался *инахин алан усин* [85. Д. 446. У негидальцев в терминах упряжи прослеживается эвенкийская терминология. Как известно, верховские негидаль-Л. 107]. Собаку они называли нинахин.

копыльев *багды – толгохи*; большие грузовые нарты с шестью кан, полог для нарт – халдани сэктэн, настил нарт – халдами передняя дуга – *уипла*, спинка нарт – *амадан черахапун* [85. *хи мон*, копыл – *багды илканэн*, ездовые нарты с тремя парами парами копыльев – *огдына толгохи*, полоз – *пата*, нащеп – *ил*конечник остола – *сэлэмэ модалкан*, вязка копыльев – *илкан*, Д. 446. Л. 107]. В целом эта терминология, связанная с собако*катари,* остол – *хаурихи* (длина до 1,5 м.), металлический на-Негидальское транспортное собаководство имеет специальную терминологию: передовик - *няамни,* оглобля - *толго*-

33 Глава 1

сики, что свидетельствует о родстве и едином происхождении водством, не отличается от общетунгусо-маньчжурской лексобаководства у народов Амура.

деятельности, что, безусловно, представляет несомненный ности, поэтому термины, касающиеся собачьей упряжи, часто странённый сюжет о ссоре охотника с хозяином охотничьего оловного оленя [84. Д. 27. Л. 51]. Собака-передовик – самое ды каюра и обладала отличной ориентацией в пути. Именно полняя команду, увлекал за собой всю упряжку. Передовик ние в фольклоре у тунгусо-маньчжуров. Сахалинские уйльта пользовали упряжное собаководство. Об этом можно судить ны архаичными словами того или иного вида традиционной встречаются в мифологических сюжетах, например распрологии: «...только дай волю, развяжи *дока(н)* (конец потяга *нук*вернутое понятие термина *дэкэн, дэкэн инда* – «собака, которая запряжена ближе остальных к нартам» [43, с. 167]. Собаки в амурской упряжке располагались «цугом» или попеременно «ёлочкой». На Амуре в упряжку впрягали нечётное количество собак (от 3 до 11). Первая пара собак от нарты называлась *дэкэн*, последняя пара – *хаморой инда*, передовик – *мио*риамди. В эвенкийском языке подобный термин используется для провожатого упряжки *нерамнгу*, который за повод вёл иное и опытное животное в упряжке, она знала все команк ней обращался каюр во время движения, и передовик, выкали отдельно от нартовых собак в специально отведённом месте. Особая значимость статуса передовика нашла отраже-(кроме оленеводства) в традиционном хозяйстве широко ис-Мифологические сюжеты в фольклоре нанайцев насыщеинтерес. Собаководство нанайцев – древнейший вид деятель*г*частка *подя*, где есть упоминания специфической термино*сур*, к которому припрягают собак)» [32, с. 74–75]. Более развысоко ценился, и его вместе с охотничьими собаками содер-

по содержанию фольклорного текста, записанного Е.А. Гаер в

эе оставил. Смотрит - четыре огня, по углам. В каждом углу. В углу сидит один старик. Старый, большой старик. Громадный ряет старик, поднимет руку, поднимает руку, движется туда, и век выскочил на улицу. Только двумя собаками продолжает свой го сел. В одном стойбище, где все вымерли, осталось одно жилище. Человек еле-еле добрался. Вошел в дверь. Собак во двостарик, длинная борода. Это село Чагдон, т.е. «нечистое место». Все люди умерли. Наш человек вошел. Что он делает, то и повтоон тоже. Все повторяет. Чуть шевельнется, то же шевелится. Эхэ! Эхэ! – кашлянет, и он кашляет. Тот старик вынул кинжал. Так девожак свою жизнь отдала черту. Жизнь своего хозяина спасла .дил море. Сильная пурга была. Раньше было мнолая, так делая, дверь того дома (гнилая дверь) развалилась. Вожак большими прыжками влетел в дом. Собака вошла, наш челопуть. Так едет, так едет. Так уходит, так уходит от того места. Ойей! Передняя часть его собаки «трах» упала на нарты. Тот старик швырнул. Затем той собаки задняя часть упала. Так, собакаро то проложу (расскажу). Один человек перехосвоей смертью». [90. Гаер. 1975. Л. 52-54]. Особой значимостью наделяли образ передовика упряжки все дальневосточные этносы, в хозяйственной деятельности сами каюры, хороший передовик обладал особым чутьём не ный выбор направления движения в условиях непогоды, но и распознавал присутствие недоброжелательных духов и, как в которых доминировало упряжное собаководство. Как считали только в области своих прямых функций, например правильуказанном выше тексте, вступал в борьбу за спасение хозяина.

линией подобных повествований могли быть упоминания об У нанайцев широко бытуют рассказы о собаках. Сюжетной их сообразительности, самоотверженности или хитрости. Так,

35 Глава 1

ку. Упряжка долго везла тяжело гружённую нарту по дороге, и зскоре собаки устали. Бельды обнаружил, что слегка провизает поводок передовика, остановил упряжку и подошёл к вожаку. Только что спокойно стоявшая собака вдруг стала тякак она устала («...аж язык вываливается»). Слегка пожурив вике, который даже в преклонном возрасте возглавлял упряжсобаку и посмеявшись, каюр вновь отправил упряжку вперёд джаринский нанаец Н.П. Бельды рассказывал о своём передокело дышать, вывалив язык, всем видом показывая хозяину,

лись названия остальных пар собак. Вероятно, это связано с тем, что количество упряжных собак на Амуре к середине ХХ в. значительно сократилось и обычно не превышало пять упряжных животных. Десять собак могли везти человека и 100 кг груза со скоростью около 10 км в час. Одним из главных неудобств путешествия в нартах являлась необходимость В памяти нанайцев старшего поколения уже не сохранибрать с собой большой запас корма для собак [86. Д.104. Л. 29].

су (рис. 99). Напомним, что общее название амурских нарт – *токи.* Ездовые нарты отличались от охотничьих более лёгкой Для гонок на собаках использовались специально приспособленные для быстрой езды гоночные нарты *пара, пукчилэ*конструкцией, полозья крепились тремя-пятью парами копыльев *бэгдилкэн,* к первой паре копыльев крепилась вертикальная дуга тонгман, за которую держался каюр при движении.

ников Амура опыт управления собачьей упряжкой на крутых ления в поколение передавались приёмы правильной укладки пе длины лыжи от нарты), действия ездока в экстремальных кой писал В.К. Арсеньев: «...При повороте никогда не следует поворотах, в случае выбывания нарты из колеи и т.п. Из покоохотничьей нарты, расположение первой пары собак (не дальситуациях. О своих познаниях в технике управления упряж-Многовековая практика собаководства выработала у охот-

36

бенно важно, чтобы груз лежал ровно посредине нарты. Если лее тяжёлые вещи кладут вперёд, а лёгкие назад. Груз должен он сдвинут в сторону, то нарты будут опрокидываться. В этом держать круто. При повороте направо надо давить правилом левой рукой направо вниз, при повороте налево – наоборот. Гоже самое делается в том случае, если правый полоз нарты до надавливать на правило. Собак не следует привязывать далеко от нарт, не более как на расстояние лыж, от человека тяукладываться плотно и притягиваться верёвками. Чем плотнее уложен и крепче увязан груз, тем легче идут нарты. Осослучае груз прижимали руками и коленями и вторично притягивали верёвками и лишь после этого окончательно завязысоскочил с примятой колеи и провалился в глубокий снег – нанущего нарту. Груз в нарте располагают равномерно. Наибовали узлы» [84. Д. 27. Л. 39]. (рис. 3, 4)

Способ традиционной укладки груза в нарту был единым для всех территориальных групп нанайцев, укладка каждого предмета отличалась особой тщательностью и последовательностью [87. Д. 68. Л. 251; 63, с. 170].

вслед за посудой - мешки из рыбьей кожи до 16 кг каждый с ли около 80 тонких тальниковых прутьев, втаскивали нарту в лотнище. В первый слой помещали тяжелые вещи: посуду с крупой и бобовыми, а также небольшие мешочки с крупой и мукой. За мешками ставили китайский керамический кувшин мострелам *дэнгурэ* и сверху – основной запас рыбых костяков дом вместе с полотнищем из рыбьей кожи. Сначала на настил приготовленным впрок рыбным паштетом, ящик с мелкими инструментами и запасными деталями, сумку из рыбьей кожи с промысловой и запасной одеждой, а также сумку с табаком; нарты укладывали железные полозья и сверху расстилали пос рыбьим жиром, для безопасности его обкладывали рыбой. В задннй части нарт размещали связки запасных частей к са-Перед отправлением на промысел нанайцы заготавлива-

37 Глава 1

сти нарты укладывали используемый в пути корм для собак, а насти нарты размещали сушёную полынь соакта, мешочки с юколу для себя клали впереди. Сзади, поверх груза размещали посуду с водкой. Все уложенные продукты и орудия промысла ти ремнём. Поверх полотнища - от середины нарты и назад ки, поверх них - лыжи и лыжную палку тунепун. В передней ким образом, чтобы, открыв при необходимости определёнстороны – пальму; в задней поверх груза укладывали котел, в матрас засовывали топор, сверху ставили расходуемый в пути женные между полотнищем и нащепом нарты тонкие тальнисовые прутья. Сверху уложенного груза в средней и задней чатокрывали полотнищем, заворачивали конвертом и увязывадорожным запасом чумизы и питьевыми принадлежностями. Поверх продовольствия в начале нарты стелили парус, на него одеяло и меховой матрас. Затем вся нарта увязывалась таную часть, не нужно было развязывать остальную. В левой части нарты под ремень размещали копьё и ружьё, а с правой *кесоакта* для собак. Своеобразной арматурой служили пролоукладывали юколу для собак, в конце нарты – сушёные пупзапас табака и спичек в деревянной коробке [87. Д. 68. Л. 251].

горгонского нанайца Богдано Онинка входили вещи и продороге. В число продуктов для охотника входило 200 половинок го паштета, 4 юколы из верхнего слоя кеты с кожей, 10 штук ки, продукты на дорогу, 4 кг листового табака, 70 самострелов В комплект охотничьего снаряжения и продовольствия вольствие: нарта с тремя собаками, 260 штук рыбых костяков для кормления собак на промысле и 40 штук сверху – в дооколы, по 16 кг рыбьего жира, чумизы и ячменя, 0,5 кг рыбьесвежей рыбы, берестяное ведро, связка брюшков сушеной рыбы, 6 кг сушеной полыни для супа, 0,5 кг соли, фасоль, кукуруза. Эту часть груза укладывали вниз нарты. В дорожный комплект входил ящик, где хранились спички, самострелы, конский волос, полбутылки водки, лепешки из черёмухи, 4 кг му-

два передника – парадный и охотничий. В число боезапасов и ков. После подготовки нарты к отъезду нанайцы совершали *сэрми,* 20 самострелов *дэнгурэ,* копьё, пальма, ружьё системы «Бердан», топор, два ножа с чехлами и два поделочных ножа. Комплект одежды: два халата, три пары чулок из шкуры козули и одна из кожи изюбря, восемь пар обуви из рыбьей кожи, три пары рукавиц, два полотенца, две шапочки, две накидки, бье кожаное полотенце, ремень, очки, сеточка для ловли соболя, 20 петель из конопляной бечевы, 15 коробок спичек, семь связок подстилочной травы в обувь, зимний халат, прихуем мутаси. Общий вес нарты составлял 250-290 кг. [87. Д. 68. Л. 219]. Эти многочисленные и разнообразные запасы проментированной функциональностью и продуманностью комплектации, отточенной многими поколениями промысловипромыслового инвентаря – 20 штук патронов для ружья «Бердан», матрас из шкуры медведя, одеяло из шкуры изюбря, рынадлежности для починки одежды, пара лыж с камусом, лыжная палка с кольцом, два настовых железных полоза *мутас*и, дуктов и снаряжения компактно размещались на одной промысловой нарте (рис. 52, 66, 134). Такое количество специального снаряжения и продовольствия отличалось строго регларитуал в честь хозяина нарты. 38

Полевые исследования 1993-2004 гг. позволили отметить сохранившуюся традицию использования охотничьих нарт в Нанайском районе до 1970-х гг. За три дня до выхода на промысел охотники приступали к укладке нарты, для чего заносили её в дом.

рый устанавливали укомплектованные нарты. Таких лабазов в зависимости от числа хозяйств было от одного до трёх. Кон-В прошлом, охотник, первым закончивший укладку нарты, должен был построить открытый лабаз *токи эурини*, на котострукция лабаза представляла собой вбитые в землю три пары кольев, на которые сверху клали пару жердей, где и разме-

39 Глава 1

гак как строили его сообща. Даже если сосед не помогал строщали нарты. Лабаз считался общественной собственностью, ить лабаз, он всегда мог им воспользоваться. Спрашивать разэешения приходилось лишь тогда, когда лабаз был уже основательно загружен [87. Д. 68. Л. 252] (рис. 54, 55)

собаководство было незаменимым в хозяйстве нанайцев и в нарты находилась оглобля янапон, лямка иропон крепилась кой, с жиром), соленая юкола со шкурой и без шкуры, 5-10 кг крупы. Если места промыслов находились рядом с икромётом кеты, охотник брал корма для собак немного, рассчитывая Все территориальные группы этноса активно использовали гранспортное собаководство, в 1970-х гг. отдельные охотники по-прежнему выходили на промысел, вывозя продовольствие и снаряжение на собачьей нарте [ПМА, 2001]. Транспортное сфере рыболовства (кетовой путины и подлёдного лова). На ке в день. В нарту запрягали две-три собаки. С левой стороны эядом с собачьим потягом. В комплект охотника входили мековой спальник и камин. Из продуктов – рыбный паштет (суна отметавшую икру рыбу. У нанайцев было и остаётся прасобачьих упряжках завозили снасти, орудия труда, продукты, вывозили пойманную рыбу. Следует отметить, что зимняя рыбная ловля имела второстепенное значение после охо-С собой брали рыбьи костяки из расчёта один костяк собавилом брать с собой лишь необходимое количество поклажи. ты (рис. 44, 45).

зовании нанайцами только транспортного собаководства для заброски на охоту снаряжения лишь частично соответствует действительности. Нанайцы пользовались кроме двух-трёх собак, запряжённых в традиционные охотничьи нарты, полными упряжками. Ездовое собаководство в охотничьем промысле как явление встречалось крайне редко. Были случаи, ког-Сложившееся в этнографической науке мнение об испольда нанайские охотники, среди которых преобладали предста-

40

бак. Наличие этих двух факторов могло заставить охотников ния, использовали полные собачьи упряжки. Ещё одна причимысле – продвижение в богатые рыбой промысловые участки, где можно было прокормить многочисленных ездовых соках в районы, богатые зверем, находившиеся в низовьях Амуми, когда охотники опаздывали на промысел, и, чтобы в максимально короткие сроки преодолеть значительные расстояна применения упряжного собаководства в охотничьем провители верховских групп, перемещались на собачьих упряжза и на его притоках. Это явление можно объяснить случаявыходить на промысел во главе большой собачьей упряжки.

Особое значение нанайцы придавали изготовлению нарт. моугольную раму. В зависимости от хозяйственного назначения её делали с двумя, тремя, четырьмя парами копыльев. Маканчивался вегетационный период, выбирали особые породы Конструкция амурской нарты *токи* представляет собой прятериал (древесину) заготовляли осенью или зимой, когда задеревьев (рис. 79, 80)

на конструкцию рамы, поэтому для копыльев бэгдилкэн использовали комель тальника *понгдо* из-за прочной, витой Во время движения нарты основная нагрузка приходитструктуры древесины. Пара копыльев соединяется между собой планкой *палторхин*, служащей жёсткой основой для настила дакчича, изготовленного из длинных тальниковых жердей (рис. 112).

Полоз пата представляет собой изогнутый с двух сторон длинный брусок из ясеня или березы. Верховские нанайцы лась под воздействием льда и снега. Ульчи и нивхи в качестве обретали у соседей для этих же целей. В XIX – начале XX в. у надля изготовления подполозка использовали чёрную акацию, т.е., плотную и прочную древесину, которая медленно стираподполозка использовали китовый ус, который нанайцы принайцев были зафиксированы металлические подполозки, су-

41 Глава 1 щественно облегчавшие скольжение нарт и служившие дольше традиционных (рис. 77, 78)

пились между двумя деревянными планками, которые в свою ми, их количество было произвольным. Концы настила крерте фиксировали рыбьим клеем и деревянными гвоздями Настил *дакчича* набирали из длинных тальниковых стволов, скрепляли между собой лыком или кожаными ремняочередь обматывались лыком. Все сочленения в амурской на-

пример, в малой охотничьей и женской нарте моольчой было от двух до трех пар копыльев, в ездовой нарте - от трёх до пяги. Исходя из количества копыльев, можно было судить о раз-Хозяйственные функции влияли на конструкцию амурских нарт, отличавшихся друг от друга количеством копыльев, наличием или отсутствием оглобли и горизонтальных дуг. Намере и функции нарты (рис. 63). Женская нарта отличалась небольшими размерами.

на и рыбьего клея (рис. 69, 70). Нащеп хулиен в работе Ю.А. Северстие, куда входила верхняя часть копыла, эти соединения дополнительно фиксировались с помощью деревянного кли-В нащепе хулиен проделывалось сквозное прямоугольное отма ошибочно назван поперечной планкой, соединяющей ко-Копылья крепились в полозе с помощью шипа, вмонтированного в основание копыла, и прямоугольного паза в полозе. пылья [63, с.170], в действительности поперечная планка понанайски называлась палторхин.

струкцию нарты. Рама для гнутья полоза называлась *namay* гнули и фиксировали нужные части и осенью собирали кон-Негидальцы заготавливали древесину для нарт в апреле, *ихами.* Дуги гнули, как лук, и чтобы зафиксировать в этом потожении, закрепляли их ремнями [85. Д. 446. Л. 107]

сахалинскому типу прослеживается в специфической терми-Принадлежность собаководства удэгейцев

42

нологии, которая отличается лишь некоторым этническим своеобразием. К примеру, амурская нарта удэгейцев называется тухи, полоз – тухи хэдэни (хэды), нащеп – илигэнь, копыл – бэгдэни, настил – сиктэнь, руль (оглобля) – тухи тэуни, передняя поперечная планка – ямтунь, нижняя планка – пактянь, расстояние между копыльями – анатэнь, отверстия – саннань, стиб полозьев – вайсань, упряжь – алуни, лямка – вэйгэ.

Для полоза удэгейцы выбирали древесину из белого ясеня или клёна. Из сучков ели изготовляли копылья *бэгдэни*, которые представляли собой две одинаковые по величине заготовки, их направляли навстречу друг другу и закрепляли в пазу сбоку каждого. Высота копыла соответствовала расстоянию между двумя пальцами, большим и указательным *дю цё*.

Части нарты делали из сырого материала (древесину заготавливали в марте), поперечные планки – из черёмухи. Для обвязки планок использовали лык ильма. Подполозок тухи мутакты из клёна закрепляли тремя гвоздями тиклэ на стибе, ещё восемь шпонок крепили по всей длине полоза на клей. Потяг нуки, лямку уигэ шириной в три пальца изготовляли из шкуры изюбря. Вертлюг мактыгень (инэй мактыгень) бикинские удэгейцы делали из комеля клена моно тэгэнь (диаметр 2 см), при этом выбирали корневище с двумя отростками. Петля вертлюга, соединяющая поводок, называлась тоно. Этническим своеобразием удэгейцев являлось наличие одной горизонтальной дуги хуклу тухи, которую крепили только спереди, копыл в полозе крепили двумя клиньями. Тормозом каули удэгейский каюр притормаживал движение упряжки.

Важным при изготовлении нарты у удэгейцев являлся инструментарий: кривой нож афили, рубанок туйбо, сверло сигу, (длина 15 см, ручка сверла 5 см), стамеской чугу проделывали отверстия саннани. Гвозди тикиэ изготавливали из расщепленных сучков ели.

ГЛАВА 1 43

Расстояние между кончиком полоза и передним копылом, а также копыльями нюнну щё соответствует 6 пальцам; расстояние между двумя отверстиями под двумя передними планками – одному пальцу омо то. Длина планки дю то – три пальца ца илани уня. Полоз изготовляли из клёна моно, а из клёнатрескуна сэгдэ только лыжи и весла. Для полоза нарт использовали древесину ясеня (настил сакта, передняя планка ямтунь, изгиб полоза вэйсэнь). Обвязку настила делали из лыка вяза, ильма илакя, зимой нагревали над костром, после чего придавали ей нужную форму [85. Д. 446. Л. 122]. Как показывают материалы по удэгейскому собаководству, названия частей нарты особо принципиально не отличались от общей тунгусо-маньчжурской лексики, проявляясь лишь своеобразием языка и некоторыми конструктивными особенностями поперечных планок и вертлюгов.

способностями коренного населения, занятого преимущественно охотничьим промыслом. Горная тайга с пересеченной ли основной причиной эволюции оригинальной конструкции менять направление движения (для этого необходимо было лишь перевязать потяг с одного конца на другой), а лёгкость и прочность конструкции – передвигаться на значительные засстояния. Особенность такой нарты в том, что посадка на нее осуществлялась «верхом», т.е. ноги седока ставились на оба полоза, поэтому высота копыла соответствовала длине климатическими условиями Приамурья, адаптационными местностью, обилие буреломов и другие обстоятельства стаамурской нарты. Наличие двух носовых частей позволяло изсолени мужчины, что и отражалась в её названии бэгдилкэн Происхождение нарты амурского типа связано с природнокножка». Во время движения гружёной нарты охотник впряался с собаками в дополнительную лямку. Наличие оглобли, <u> qополнительного потяга и лямки позволяло охотнику управ-</u> лять и тянуть нарту, помогая 2–3 ездовым собакам (рис. 7).

гяжении длительного времени – от подручного материала из симально приспособленной к условиям зимнего ландшафта дится шкура зверя, а промежуточным звеном послужила долшкуры и грубо обработанной долбленой волокуши до сложного по конструкции транспортного средства – нарты, макбленая волокуша. Эта трансформация продолжалась на про-У истоков конструкции амурской охотничьей нарты нахо-

было осуществлять в противоположную сторону, отсутствие преодолимым препятствием. Лишь нарта, имеющая загнутые ло передвижение в тайге, и по глубокому снегу можно было шафтом горной тайги. Часто случалось, что движение нужно полозья с двух сторон может двигаться в противоположную странены в Забайкалье, Приморье, Приамурье и на Сахалине. новения этого типа нарт стал регион с преобладающим ландместа для манёвра довольно длинной нарты становилось несторону. На Амуре выработался единый стандарт ширины полозьев и расстояния между ними. Это значительно облегча-Можно предположить, что местом первоначального возник-Нарты с загнутыми сзади и спереди полозьями распропользоваться старым нартовиком, следуя по проложенной колее [68, с. 107] (рис. 68, 76).

Эвенки к востоку от рек Биры и Нимана применяли нарты с плением [10, с. 67]. Можно предположить влияние южных сильно загнутыми полозьями с обеих сторон и с пазовым креясняется близостью территорий расселения отдельных групп эвенков к амуро-сахалинскому региону (рис. 9). Амурская чий, её использовали тунгусо-маньчжурские народы и нивхи. ко для коренного населения Амуро-Сахалинского региона. гунгусо-маньчжуров на северных тунгусов (эвенков), что объохотничья нарта не имела принципиальных этнических отли-Использование амурской нарты было характерно не толь-

45 Глава 1

Ручные грузовые нарты на Нижнем Амуре имели длину от 3,5 до 5 м (рис. 81).

свидетельствовать о важной роли упряжного собаководства в жизни нанайцев. Полевые исследования 1994 г. в с. Найхин Нанайского района Хабаровского края позволили дополнить /же зафиксированные названия составных частей нарты. Пощепе для обвязки настила *сангарни,* обвязка настила *дэрси уй*-Обширная терминология названий частей нарты может поз чангса (патан по А. В. Смоляк), подполозок дакчица, нащеп *хулиэн*, настил *дэрси*, копыл *бэгдилкэн*, отверстия на на*цэни,* вязка копыльев *палторхин, хуэтучин,* планка, соединяюцая концы полозьев *норхо*, кончик полоза *индюкэн*, горизонгальная рейка, соединяющая концы настила *элэнгэ* [85. Д. 446. Л. 142] (рис. 79, 81).

ный регион Амуро-Сахалинской этнографической области, но ма [28, с. 43]. Нарта *онгчоко* имеет две пары копыльев, полозья ных целях. На ней перевозили грузы в непосредственной близости от поселений. Широко распространённые среди народов Дальнего Востока ездовые нарты восточносибирского типа у ми вертикальных копыльев. Полозья загнуты только с одной стороны, спереди имеется горизонтальная дуга, настил делается из прочных прутьев [36, с. 14-15] (рис. 13). Таким обрагыми с двух сторон полозьями охватывал не только обшири включал территории расселения эвенков бассейнов рек Ниется у орочей, которые, как и другие народы Амура, использовали амурскую ездовую (низкую) прямокопыльную нарту *пукки и охотничью онгчоко, а при перевозке тяжестей в тай*ге – нарту *бэчимэгда.* Охотничью нарту тащили одна-две собаки, им помогал человек. Такая упряжка называлась *хукту ео*загнуты с одной стороны, применялась только в хозяйственорочей назывались *пара.* Это большая нарта с четырьмя паразом, ареал распространения прямокопыльной нарты с загну-Типологическое сходство с нанайской нартой обнаружива-

мана и Биры. В целом эта конструкция наиболее приспособлена для ландшафта большей части Восточной Сибири. 46

дования к промысловым участкам, из поколения в поколение передавались знания о близких и далеких районах, богатых В.К. Арсеньев отмечал значительные территории, освоенные нилось название протоки *Манми биаса*, на которой нанайские Частые сезонные передвижения нанайцев, полукочевой мыслов пушного зверя охватывала обширные территории не только Приамурья. Кроме охоты в ближайшей тайге они го пролива, на севере Приморского края [63, с. 146]. Основнынанайскими охотниками. Даттинские орочи ещё в 1920-х гг. уклад традиционных промыслов отличает их от оседлых этносов. С незапамятных времён формировались маршруты слетромысловым зверем. У горинских нанайцев география пропромышляли зверя на побережье Охотского моря, Татарскоми магистралями следования на промысел служили русла рек. помнили о нанайских промысловиках, приходящих на Тумнин [84. Д. 10. Л. 5]. В топонимике бикинских удэгейцев сохраохотники с Амура соболевали в начале XX в. [85. Д.446. Л. 125]

но с сородичами) о совместной охоте. Охотничий коллектив он промысла, выбирался старший артели *сагдимд*и, которому значали повара хачкурамди, распределялись обязанности для *камур пулсиури,* или *ободи пулсиури,* не превышал десяти человек. Участниками такой артели заранее оговаривался райнадлежало беспрекословно подчиняться. На общем совете на-В традиционной культуре нанайцев перед промыслом существовал обычай у охотников договариваться (необязательостальных членов.

тель уходила на промысел. Собак к нарте из дома выводили чужеродцы. Охотники надевали на себя лямки *иропон* и разбирали собак. Старшина артели со своими нартами шёл послед-Попрощавшись с родственниками и односельчанами, ар-

47 Глава 1

исчислялось количеством привалов. Обед обычно готовили в кодил один из идущих вслед за головным, как правило, более лодой охотник и прокладывал путь по нетронутому снегу. В сти раз, не считая во время обеда и ужина. Останавливались на первый привал, пройдя расстояние от селения в один тэ [примерно 2-2,5 км]. Расстояние от одного до другого пункта ним или предпоследним. По ходу движения в голове колонны троисходило чередование после первого привала, вперёд вылающих идти впереди. В этом случае впереди шёл более могечение дневного перехода помысловики отдыхали около шеполдень: варили жидкую кашу из крупы, ели юколу и паштет. молодой. Иногда бывало и так, что обнаруживалось двое же-Собаки на обед получали по половине костяка *кесоакта*.

Очерёдность в колонне соответствовала распределению бы они не растаскали содержимое нарт. Охотники кормили цион для нанайской собаки - рыбий костяк кесоакта в день ных старались не перекармливать, так как считалось, что сысле окончания промысла, перед отправлением домой, собак начинали усиленно кормить. В рацион включался медвежий жир, что позволяло им набирать вес в течение нескольких гу) заготавливали подстилку для постели из хвои или травы. Один из них выполнял обязанности повара на время всего промыслового сезона. Третий и четвертый – заготавливали дрова на ночь, пятый рубил тальник для построек, а ше-255-256]. Останавливаясь на ночь, когда солнце повисало над прибрежными тальниками, нарты оставляли около реки, неподалеку от жилища аунга, на ночь собак привязывали, чтособак не обильной, но калорийной пищей. Стандартный разо время работы (в нарте или на охоте). На промысле животгая собака не так злобна на зверя, тяжела и невынослива. Подней. Такой режим питания был необходим (собака набираобязанностей на привале. Охотники (первый и второй по счёстой, старший, очищал снег для их установки [87. Д. 68, Л.

48

Глава 1

ский нанаец Н. П. Бельды, рассказал как однажды летом его кусываниями и держа между собой. Собаки подогнали зайца ны, практически каждый нанайский охотник мог рассказать о Национальное) в 2004 г. рассказал о своей собаке по кличке Примером смышлённости амурской лайки могут послужить кевич заметил «...даже голодная собака не ест мясо соболя» собаки в течение трёх дней отсутствовали, как оказалось, они юбря и питались его мясом. Когда мясо изюбря съели, собаки прямо к ногам хозяина, которому осталось лишь ударом палки умертвить «подарок» [ПМА. 1995]. Такие случаи не единичних. Так, курский нанаец Игнат Андреевич Удинкан (с. Улика-«Туман», которая часто самостоятельно охотилась на зайцев: собаки стали приносить только головы зайцев (ПМА. 2004). ли мясо, внутренности и кости крупных животных. П.П. Шимблюдениям, в качестве разнообразия пищевого рациона собак охотники варили для них внутренности промысловых животных. Негидальцы кормили собак костяками горбуши, летмысла нанайские собаки получали полноценное сбалансированное питание, но с приходом лета их рацион становился минимальным, что побуждало их самим добывать пищу. Найхинсовершили длительный переход вверх по р. Анюй, добыли извернулись к хозяину, имея при этом виноватый вид. После получения прощения они опять исчезли и через некоторое время вернулись с загнанным зайцем, подгоняя его лёгкими подавила зверька, половину съедала, а другую часть приносила хозяину. Когда И.А. Удинкан завёл второго чёрного кобеля, валось на втором месте. Охотники для своих собак отварива-78, с. 138.]. Хотя надо признаться, что сведения П.П.Шимкевича носят слишком категоричный характер. По нашим наней и осенней кеты [85, Д. 446, Л. 107]. Во время зимнего прола достаточно сил), чтобы тащить гружёную нарту на протя жении длительного времени [ПМА. 2001] (рис. 49, 50). Нанайские собаки отдавали предпочтение пище из рыбы, мясо оста

49 Глава 1 гакие сведения: во время хода кеты собаки негидальцев собирали рыбу, отметавшую икру на побережьях маленьких нерестовых рек [88. Д.4. Л. 3] (рис. 51).

вали большое значение. Для этих целей в каждом хозяйстве имелись специальные сооружения, к числу наиболее важных относились вешала пуэлэн, которые были предназначны для Заготовке пищи длительного хранения нанайцы придаконсервирования рыбы (рис. 113). После просушки юколу размещали в свайных амбарах *такто* (рис. 56)

ки: различные лабазы, навесы для снаряжения, привязи для собак и т.д. Устраиваясь на ночлег, первоначально нанайские ньего шалаша. Для лыж и палок *тунепун* строили лабаз *дэсю* оружали лабаз для мяса. Для складирования корма собакам труженные нарты устанавливали на жерди или для них строли сухую траву для лежбища, ставили специальные настилы 87. Д. 68. Л. 256]. У негидальцев обустройство лагеря происили собачьи будки инахин денын, привязи инахин хэйкэчи-Обустройство лагеря является важным аспектом охотничьего промысла. По приходу на места промысла первым делом охотники начинают строительство временного жилья охотники устанавливали нарты у реки, неподалеку от охотнирис. 54): выбирали дерево с несколькими массивными сучьями, на одни подвешивали снаряжение, на другие устанавливали несколько поперечных жердин, для которых с другой стоохотники строили шалаш конического типа надоби кори. Раз-Ночлегом для собак служили небольшие конические шалаши, сооружённые из тонких стволов и лап хвойных деревьев. Когда ночь заставала охотников в пути, они не забывали устроить ночлег для собак. Для этого срубали пихтовые лапки, рвакодило подобным образом. С приходом на промысел они стродля людей и собак, устанавливают вспомогательные постройроны служили две вертикальные опоры. Позади шалаша соили специальный лабаз *дурцу* [87. Д.68. Л. 256; Д. 17. Л. 403].

Глава 1 ян, для всей упряжки устанавливали один столб [85. Д. 446. 50

строгой последовательности исходя из обязанностей каждого члена коллектива.

Л. 107]. На разбивку охотничьего лагеря уходило два дня, в

сти: когда возникала необходимость, мать волокла люльку с глубокие исторические корни, особенно это прослеживается в зооморфных фигурок собачек вэчэкэн, которые сопровождали Комплекс нанайского транспортного собаководства имел рая внешне больше напоминала небольшую лодочку с харакребёнком по земле или снегу (рис. 46, 131). С детства нанайские мальчики приобщались к промысловой деятельности, как правило, этот процесс происходил посредством игрушек: антропоморфных *бучуэкэн и мэргэн*, различных моделей нарт, лодок (рис. 97, 132, 133). У нанайцев сложился устоявшийся пользуемых для хранения пищи, пушнины, промыслового иниспользовании наиболее древних транспортных средств – волокуш. Эти признаки в той или иной степени коснулись и долбленой люльки тунгусского типа у низовских нанайцев, кототерными обводами и приподнятым заострённым носом. Конструкция колыбели имела свои функциональные особеннокомплекс хозяйственных построек охотничьего лагеря, исвентаря и размещения собак. Чтобы избежать угрозы голода, они придавали большое значение заготовке пищи длительного хранения: для этих целей был создан комплекс вспомогательных сооружений, амбары, вешала и т.п. для консервации и хранения рыбы, приготовления собачьего корма.

ской лайки в решении сложных ситуаций на охоте вызывали особое одобрение. О наиболее выдающихся представителях породы, приключениях, занимательных случаях промысловики охотно рассказывали друг другу на привалах, готовясь ко ников к своим собакам: сметливость и решительность амур-Необходимо отметить любовь и уважение нанайских охот-

51 Глава 1

Следует особо отметить наличие в традиционной культуре разовывались в случае необходимости совершить охотничью нанайцев такого важного компонента охотничьего промысла, как охотничья команда, артель. Временные коллективы обэкспедицию в отдалённые промысловые районы. Жесткие регламентирующие правила и специфические названия каждого из членов артели показывают её особое значение в струкгуре охотничьего промысла.

ной укладки нарты. Можно предположить, что характерные приемы укладки нарты стали формироваться у древнего населения Амура вместе со складывающимся амуро-сахалинским К числу консолидирующих факторов для всех территориальных групп нанайцев следует отнести способ традиционгипом собаководства. Анализ архивных, опубликованных и полевых материалов минология, сложившийся тип тяглового и ездового собакоской нартой. В результате сложнейшей эволюции на территории Амуро-Сахалинского региона сложился уникальный по своим конструктивным особенностям тип нарт, способный водства имеют тунгусо-маньчжурское происхождение. Исходгрансформировались и видоизменялись, но все-таки прослеживается определённая связь волокуши с современной амурпо традиционному собаководству нанайцев показал, что терные транспортные средства прошли длительную эволюцию, кардинально изменять направление движения и перемещать в пространстве значительные по весу грузы.

## 2. Использование собаки на охоте и приёмы селекции

ет более древнее происхождение, промысел пушного зверя до появления устойчивого потребительского спроса носил чисто ное хозяйственное значение. Известно, что мясная охота имеутилитарный характер. Добыча крупного зверя велась в тече-Охотничий промысел для всех групп нанайцев имел важ-

52

Глава 1

семей в пище. Пушная охота начиналась в октябре – ноябре и ние всего года, тем самым охотники восполняли потребности длилась три-четыре месяца. Во всех видах традиционной охогы использовались собаки.

северный олень, косуля, дикий кабан, бурый и гималайский вия и хозяйственно-культурный тип охотников, рыболовов и Охотничье собаководство нанайцев особо не отличалась от наковый состав промысловых животных (сохатый, изюбрь, традиционного типа других народов региона – примерно одимедведь, соболь, белка и др), сходные географические услособирателей Нижнего Амура и Сахалина.

мысел крупного мясного зверя - сохатого, изюбря, медведя и кабана, добыча которых надолго обеспечивала охотников и их семьи мясной пищей. Поэтому требования к собакам быщества и недостатки - собака и зверь не утопали в снегу, но гакое качество, как «вязкость», т.е. способность остановить С собакой на крупных промысловых животных охотились весчасто гон зверя растягивался на многие километры. Поэтому и удерживать зверя, являлось важным в зверовой собаке. Во Охота нанайцев в основном была ориентирована на проли направлены в основном на добычу именно этих животных. ной и осенью по чернотропу. Этот способ имел свои преимувремя охоты на крупных животных у собак закреплялись умение скрадывать зверя, останавливать и удерживать его на месте до прихода охотника. Охотники ценили выносливость, силу и ловкость, хорошее чутьё и слух у зверовых собак.

Охота на крупного зверя была основной специальностью нанайских собак и второстепенной – работа в нарте. Довольно часто встречались собаки с узко специализированным профилем промысла определённого животного, например, высоко ценились собаки-соболятницы. Их специализация определялась требованиями, которые предъявлял к ней хозяин. Пу-

53 Глава 1

гём тщательного отбора в породе закреплялись нужные рабочие качества,

дование в бассейнах рек Горин и Анюй, где осмотрел 57 амур-10 пушному, 10 - по крупному и пушному. Анализ показал, что з породе использовались как узко специализированные, так и но работало 35 лаек и исключительно в нартах – 14. Исходя из К.Г. Абрамов в середине ХХ в. провел кинологическое исслеских лаек: 28 из них работали только по крупному зверю, 12 универсальные собаки. В нартах и на промысле одновременэтого, К.Г. Абрамов пришел к выводу, что амурская лайка яв-Известный специалист по амурскому собаководству ляется универсальной собакой, т.е. зверовой, нартовой и умеющей добывать пушного зверя [1, с. 16].

Охота на медведя, кабана и сохатого с собакой отличалась своими особенностями. Зная безудержную страсть амурской ке, привязывая к поясу, лишь при непосредственной близости к зверю спускали с поводка. Непосредственно во время охоты лайки к преследованию зверя и азартность, её вели на поводс нее снимали ошейник, опасаясь, что во время схватки ошейник мог стать своеобразной удавкой, поэтому собак вели, набросив им на шею верёвку.

поэтому помощь собаки в этом виде охоты, безусловно, была ника «поставить». Если лось тронулся и стал уходить, лайка должна молча преследовать его стороной, стремясь забежать вперёд и вновь остановить. Хорошая лайка-лосятница, найдя зверя, должна спокойно появиться перед ним в 20 - 25 метрах и вначале негромко облаять. При спокойной манере облаиварого хватало надолго. Уходящий на большой скорости преследуемый собакой зверь часто оставлял охотника далеко позади, чалась том, чтобы найти зверя, задержать до подхода охотния издали лось перестаёт кормиться. Он внимательно сле-Охота на лося приносила большое количество мяса, котонезаменимой для человека. Задача лайки-лосятницы заклю-

54

расплачиваются за это увечьями от ударов копыт. На лосей с встречаются лайки, которые могут «мёртво» ставить любого вотного, сзади нападают молодые, неопытные лайки и часто ный покров начинает ограничивать передвижение и маневр пытами. Похожа, хотя и не во всех деталях, работа лайки и по ся от ударов копытами. По рассказам охотников, очень редко ходового лося. Обычно это довольно крупные, сильные, прысбоку, лосятница время от времени прыгает и делает сильную вергнется атаке со стороны собаки [11, с. 235-236]. Опытная другим копытным: маралу, изюбрю, кабарге, горным козлам гучие собаки с мощной хваткой. Преследуя уходящего лося болевую хватку за морду зверя. После нескольких таких хваток лось останавливается, и ему остаётся только обороняться. Зверь боится тронуться с места, понимая, что тут же подсобака неизменно выбирает направление атаки с головы жилайкой охотятся круглый год по чернотропу и мелкому снегу. Этот способ охоты прекращается, когда углублённый снежсобаки. В таких условиях лось может её затоптать и убить коцит за собакой и время от времени со злобой бросается на нее, стремясь затоптать или ударить копытами. Лайке необходимо быть вёрткой и осмотрительной, чтобы вовремя увернуть-

ным, часто такие манки становились постоянными. Полосу ревянных реек. Извлекая звуки на такой трубе, охотники довольно точно воспроизводили голос самца, самки вне гарема, соб подманивания сохатого, косуль и изюбря с помощью берестяной трубы *бунику (*ам. д-кт, нан.яз.), *энтэку (*конд. д-кт, нан. личие сырья под рукой делали этот инструмент очень доступбересты подогревали на огне, при этом она начинала скручиваться, вытягивая, ей придавали коническую форму. Для жесткости конструкции по длине трубы закрепляли несколько де-Кроме охоты на лося с собакой нанайцы использовали спояз.) [85. Д. 526. Л.52], (рис. 22). Простота в изготовлении и на-

55 Глава 1

диционного приспособления многие современные нанайские эхотники используют ствол ружья: звук довольно близко повторяет голос зверя, но имеет несколько грубоватый оттенок. детёныша. Слыша эти звуки, животные не могли отличить реальный голос от искусственного. При отсутствии такого тра-

вать собаку, но на нём проваливается убегающий зверь, при копытных копьём, дротиком, топором или ножом [87. Д.17. Л. 403, 459]. Этот способ имеет преимущества перед другими ни, сил и боеприпасов. По материалам полевых исследований 2004 г., на такой охоте курурмийские нанайцы использовали малорослых собак кабара. Они отличались малым весом, что Высокой результативностью отличался один из древнейших весенних способов охоты. В марте, когда снег в тайге поно плотный, чего вполне достаточно для того, чтобы удержиэтом острые края наста ранят его ноги, замедляя бег. Собака легко догоняет и задерживает зверя, а охотник убивает возможностью легко добыть зверя, без долгих затрат времепозволяло им развивать достаточную скорость и без труда накрывается плотным настом, начинается охота гоном на копытных зверей: сохатого, изюбря, косулю. Весенний наст довольстигать тонувшего в снегу зверя и останавливать его до прикода охотника [85, Д. 599, Л.53].

Опытные зверовые собаки использовали особенности мийского охотника Геннадия Удинкан, гоня козу вдоль протоки, не стала её преследовать по заснеженному бугру, сократиместности в преследовании зверя. Так, собака Туман курурла свой путь, перебежав протоку по наледи, и на другой стороне догнала и зарезала козу [85. Д. 599. Л.52].

Для охоты на кабана лайке необязательно иметь хорошее тутьё, но она должна быть сильной, злобной к зверю и вёрткой. Использование её в охоте на кабанов может быть различным. Чаще всего собаку ведут на поводке до места, где кормятся звери, слышимые издалека. Спущенная с поводка соба-

ника. Поросят-годовиков и некрупных маток сильные собаки чей, то для успешной работы на них нужна не только смелая ка быстро находит стадо, начинает преследовать и, облаивая, стремится хватками задержать одного из них до подхода охотдержат на месте, иногда даже давят. Что касается старых секаи злобная, но и осторожная собака. Остановленный секач вергится на месте, прижимается задом к толстому дереву, вывороту или большому камню и внимательно следит за собакой. Его частые атаки стремительны и опасны, клыки старого кабана иногда достают даже опытных собак [11. с. 237–238]. 56

жимает к пню или к бурелому. Кабан всегда поворачивается к мысла крупных копытных – тактика собаки меняется, и на этих животных она нападает сзади, стремясь посадить зверя «на зад». Зверовая собака делает болевые хватки зубами за мышцы и сухожилия задних ног, тем самым заставляя зверя Охота с собакой на кабана и медведя отличается от просадиться и обороняться. Когда зверь «садился», подоспевшему охотнику оставалось только произвести выстрел. Известно, что дикий кабан всегда оберегает свой зад, который присобакам головой. Если собак много и они окружают его, то камое уязвимое место [84. Д. 27. Л. 45] (рис. 11). Часто по оконбан садится на задние ноги. Кабан оберегает свой пах, как сачании охоты, свежуя зверя, охотники обнаруживали, что сухожилия задних ног оказывались порванными.

дом. Затем собаки одновременно бросились на него, один пёс Этнограф А.Ф. Старцев в 1975 г. участвовал в удэгейской живали кабанчика. В это время молодая собака хватала его за нос. Когда я подбежал к ним, поросёнок сидел на заду, два пса держали его за уши, а кабанчик визжал. Молодой пёс, увидев, охоте на кабана и рассказал: «... в бассейне р. Тахоло (бассейн р. Бикин) я увидел, как три собаки взяли подсвинка (весом 70-80 кг) и стали его кружить. Поросёнок вжался в землю заухватил за левое ухо, другой за правое и таким образом удер-

57 Глава 1

лых собак и недостатки молодой, которые стали причиной её гибели. Также оправданы действия охотника по отношению к лу, затем перехватил нож и провёл лезвием по загривку. Таким образом двумя ударами была отрезана голова кабана. Несколько дней спустя молодой пёс был смертельно ранен кабаном и хозяин вынужден был его пристрелить. Около трупа он установил капканы, в результате были пойманы несколько колонков и соболь» [Информация этнографа А.Ф. Старцева]. Этот случай на охоте продемонстрировал опытность зрегел стрелять, но Толя Маленький (Анатолий Канчуга) не дал трыгнул на спину кабанчику и ножом полоснул зверя по горчто я подбегаю, ухватил его за нос и тоже стал держать. Я хомне выстрелить: «Я сам» – сказал он. Удэгеец выхватил нож, групу умершей собаки по принципу – хороший хозяин не допустит, чтобы добро пропадало зря.

Джаринский нанаец Н.П. Бельды рассказал об исходе одной охоты, когда развязка могла закончиться драматично - в ходе порол ей брюхо. Рану пришлось зашивать хлопчатобумажной дель спустя, собака выздоровела [85. Д. 446. Л.140]. Нанайцам вой хирургии» довольно часты в промысловой деятельности единоборства собаки и дикого животного секач клыками раснитью и заливать шов пихтовой смолой нутэ. Несколько небыли известны целебные свойства пихтовой смолы, ею лечили не только домашних животных, но и людей. Случаи «поленанайцев, и каждый охотник использует наряду с современными и традиционные способы лечения.

цы прибегали в самых крайних случаях, часто такой причиной Полевые исследования автора подтверждают материалы Преодолевая препятствие, во время прыжка кабаны вспарывали себе брюхо. Иногда, погибало все стадо [84. Д. 27. Л. 46; В.К. Арсеньева о способе охоты на кабанов, к которому нанайстановилась угроза голода. Для этого на кабанью тропу клали бревно, в него вбивали остро заточенное копьё или нож.

58

Глава 1

В глубоком снегу собака теряла маневренность и могла стать жертвой разъярённого зверя. Охота на кабана была опасной лись по «чернотропу» до времени выпадения глубокого снега. 85. Д. 446. Л. 149]. Чаще с собакой на медведя и кабана охотине только для собаки, но и для человека. Обычно подранок ложится на свой след и поджидает охотника, поэтому выслеживать его без собаки очень опасно [84. Д. 27. Л. 46]

ла особую значимость и сопровождалась соответствующими ся на медведя, охотник испытывал уважение, как если бы она ритуальными действиями. Неслучайно к собаке, охотящейбыла человеком-напарником. Подтверждением этого аспекта, становятся материалы нанайского языка: термин *вайчи инда* – «убивающая собака» [85. Д. 526. Л.9], слова *ва* – «убивать, ляется олицетворением тайги. Поэтому охота на медведя имедобывать» и *вайчамди* «охотник» – одного семантического ряда [43, с. 87], происходит нивелирование человека и собаки. Негидальцы собаку для охоты на медведя называют термином *амахаман* (ниж. амг. д-кт). Возможно, негидальский термин имеет более древнее происхождение, корень *ама-амаха*, Образ медведя у нанайцев имеет культовое значение и явозначает «старик, отец», т. е. иносказательное имя медведя.

пределяли между собой функции каждого из членов артели, согласно этому порядку осуществлялось движение к берлоге. Вначале шла группа молодежи, которая прокладывала дорогу вой, направляющий, знающий следы медведя, идёт впереди, следом за ним – несколько охотников [85. Д. 526. Л.9]. Горинведя подчиняли традициям древних ритуалов. Охотники расдля идущих следом пожилых охотников, которые берегли сииска его следов, все промысловые действия имеют иносказательный и скрытый характер, поэтому эта часть охоты называется *инкоцэри*, что означает «рулить». *Инкоцамди* – рулеские нанайцы каждое действие в коллективной охоте на мед-У верховских нанайцев охота на медведя начинается с по-

59 Глава 1

лы для единоборства с медведем. По мере приближения к берлоге охотники менялись местами и вперед выходили старики. Молодые охотники вели собак, несли оружие, поклажу, т.е. зыполняли функции обслуживания и безопасности [49. Л. 70].

гался звучный, далеко слышный голос. На ходового медведя с лайкой охотятся обычно осенью по чернотропу, до залегания в дубняке и кедровниках, куда он ходит кормиться. Найдя и лает сильные хватки (за зад и гачи), увертываясь от когтей и Следует отметить некоторые разночтения в использовании собаки на берложного медведя. Это можно объяснить рядом причин, например желанием охотников провести поединок без собак или отсутствием под рукой опытной медвежатницы. В таких случаях нанайцы старались собак не брать, оставляя их для промысла ходового медведя. Обычно это достаточно рослые, но не слишком крупные крепкие собаки с хорошо развитой мускулатурой. Немаловажным качеством счизверя в берлогу и ранней весной. Медведя ищут на ягодниках, догнав медведя, медвежатница яростно нападает на него, дезубов зверя [11, с. 241].

гибли от ударов лап и клыков, поэтому охотники старались стью [85. Д. 446. Л. 109]. В разное время участники охоты на рывы сухожилий задних лап медведя. Выражение «посадить зверя», используемое охотниками, очень подходит к амурской Неопытные собаки, нападая на медведя спереди, часто брать двух собак. Работа собаки в одиночку считалась редкомедведя с амурской лайкой отмечали её злобность, силу хвагок, результатом которых стновились многочисленные разлайке, которая в буквальном смысле «садила» медведя на зад. После схватки с собакой он действительно не имел возможности двигаться.

У горинских нанайцев к 1930-м гг. резко уменьшилось количество добываемого медведя. Большие затраты на проведение обряда почитания медведя стали одной из причин со-

9

кращения добываемого зверя. Сохранились сведения, в которых указывалось, что самагиры продавали медвежат ульчам и нивхам. Рыболовство занимало большую часть времени у этих народов, поэтому было проще купить зверя, хотя иногда им случалось охотиться на медведя. «...Нивхи медвежонка ловить отправляются с собакой. Собака загоняют детёныша на дерево, отгоняет мать. Охотник влезает на дерево, связывает за шею, внизу связывают его уже основательно» [88. Д. 4. Л. 46.].

Обучение производственной деятельности подрастающего поколения у нанайцев происходило на промысле и посредством игр. Например, игра нанайских подростков мафа качури имитировала охоту на медведя. Участники игры делились на охотников, собак и медведя, инвентарём для игры служили длинные палки-копья, рогатина на спине «медведя». Итогом игры было «убиение» медведя. Охотники хватали его за ноги и волокли «свежевать». Иногда игра заканчивалась на моменте убиения, но часто бывало так, что, когда играли мальчики, они изображали полностью всю охоту на медведя вплоть до «угощения» его мясом [35, с. 183].

Во многих этнографических трудах сложилось мнение о сравнительно недавнем происхождении промысла пушного зверя у нанайцев, что, на наш взгляд, не соответствует действительности. Охота на пушного зверя – один из древних и прибыльных промыслов у охотничьих народов Нижнего Амура. Это связано с высокой стоимостью шкур соболя и другого пушного зверя. Нанайцы знали о высокой цене на качественного соболя на ярмарках в Приамурье и Маньчжурии. Так, за шкурку одного баргузинского или якутского соболя можно было купить целую лодку товаров [ПМА. 2001]. Поэтому собаки, работавшие по соболю, особенно ценились нанайскими охотниками. Некоторые охотники при длительных и сложных переходах в буквальном смысле несли таких собак-

Глава 1 61

соболятниц на руках. У удэгейцев также статус собак *биака*, работающих по соболю, был очень высок. Негидальцы такую собаку называлась *элэхи бэчэн* [85. Д. 446. Л. 124, 109].

В прошлом промысел пушного зверя у нанайцев имел два основных способа: с помощью ловушек и охота с собакой. Наличие целого ряда орудий для промысла пушного зверя, специальной терминологии, в том числе специальных собак, говорит о его существовании с древних времен. Возможно, будет неверным предположение о существовании пушного промысла с товарным его значением в эпоху каменного века, но также неверно, на наш взгляд, и мнение о начале широкого использования этого вида промысла лишь с приходом русских, т.е. с XVII–XIX вв.

В промысле соболя с помощью самострелов дэнгурэ, сэрми, давящих ловушек и петель исключались собаки. При проверке самострелов и капканов охотники привязывали её к поясу или вовсе не брали с собой. Соболь, колонок и белка очень ловкие зверьки как на земле, так и на деревьях, поэтому от собаки требуется хорошее зрение, обоняние и ловкость, чтобы поймать их. Охотники старались брать на белку собак среднето и инже среднего роста, которые по сравнению с крупными лайками более верткие и подвижные, что позволяет им лучше преследовать и не терять зверьков, уходящих верхом. По мнению охотников, есть собаки со следовым, верховым или верхним чутьём. При следовой работе у собак отмечается хорошее обоняние и относительно слабый слух. Собаки с верхним чутьём пользуются преимущественно слухом [11, с. 215–216].

Для собаки-соболятницы большое значение имеет рост. Рослая собака быстрее догоняет уходящего от погони зверька и дольше используется на соболином промысле в период углублённого снежного покрова. «Опытная собака, найдя свежий след зверька, начинает его преследовать. Соболь, услышав преследующую его собаку, не затаивается, а стремится

пле или густой кроне дерева. Загнав соболя в убежище, собака начинает облаивание лишь после того, как сделает несколько проверочных кругов и убедится, что зверёк никуда не ушел» мо по следу, а всегда идёт несколько в стороне от следа или ет петли и углы на ходу гонного зверя. Преследуемые соболь, особенно куница, иногда проходят часть пути верхом, по кронам деревьев. В таком случае опытная собака либо разыскивашего на землю зверька, продолжает преследование. Настигаемый зверёк, стремясь спастись, чаще всего укрывается в дует хищника по следам, оставшимся после кормежки (посорка), либо делает проверочные круги и, вновь найдя след соскочивуйти от погони. Опытная лайка никогда не гонит соболя прядаже по прямой и время о времени «режет» след, т.е. среза-[11, c. 223–224]. 62

живая погоню по лаю собаки до тех пор, пока преследуемый кой способ охоты продолжается до декабрьских морозов, так чинается с первым снегом, когда отчётливо виден всякий молодыми побегами. Обнаруженный собакой соболь начинает активно двигаться, перемежая свой бег по деревьям с бегом зверёк не начинает выбиваться из сил. Следующие действия лив, гнаться за ним надо долго. Поэтому соболиный промыкак с наступлением сильных холодов у собаки притупляется след. Легче всего его обнаружить в ельниках, где он питается по земле с необыкновенным проворством. Задача собаки заключается в том, чтобы не терять его из виду и постоянно облаивать. Промысловик идёт пешком или едет на олене, отслесоболя заключаются в утаивании в дупле дерева или в каменной расщелине, откуда его и берут живым или убивают из малокалиберного ружья, но так как соболь проворен и выноссел чрезвычайно затруднён и почти не возможен пешком. Тачутьё и она становится неспособной выслеживать зверя. Охота на соболя без собаки невозможна. Расставив во многих ме-У кур-урмийских нанайцев и тунгусов охота на соболя на-

63 Глава 1

Зущественных отличий и специфических этнических приёмов у пеших тунгусов, кур-урмийских нанайцев и оленных тунгустах лучки (в декабре), охотники переходят на промысел друсов не выявлено, за исключением способа передвижения нагих зверей, например на медведя в берлогах [86. Д. 104. Л. 10] найцев и тунгусов во время охоты.

как правило не оставлял подранков и не портил шкурку, как с ния поголовья соболя на Камчатке были приняты правила, в ной. Она быстро обнаруживает белку или соболя, загоняет их делить, какое животное облаивает собака. Большую помощь по или нору, охотник ставил у выхода рукавчик, дымом или ударами палки выгонял соболя из убежища в расставленную использованием самострелов. В конце XIX в. в целях сохране-К древним и трудоёмким видам охоты на пушного зверя жия роль собаки в пушном промысле стала более эффективна дерево и подаёт голос. По характеру лая охотник мог опреоказывала собака и в таком способе охоты, где использовали сеточку-рукавчик *адолика.* Лайка загоняла зверька в дупсеть. Этот способ считался одним из наиболее приемлемых, с 15 октября по 1 марта) при помощи ружья, зверовых собак относится охота гоном. С появлением огнестрельного орукоторых промысел соболя разрешался в течение 4–5 месяцев, и сеток [86. Д. 276. Л. 12].

бопытстве очень осторожен и всегда возвращается посмотреть на свой след [85. Д. 526. Л. 12-14]. Здесь налицо совершение охранительного ритуала, имеющего функцию дезори-Нанайцы считали, что при вдумчивой охоте зверь сам наунит и откроет многие промысловые секреты: необходимо закрывать след зверька, потому что соболь при всем своём люентации соболя. У тунгусо-маньчжурских этносов накопился своеобразный опыт общения с различными животными. Практически у всех представителей этой группы прослеживается острое чувство

шкодливого, никчемного зверя. Например, тунгусы, охотясь с пахом собака примерно на месяц частично теряет обоняние неприязни к росомахе, как правило, выступающей в образе ринских самагиров сложился образ росомахи как никчемного и отказывается преследовать росомаху [84. Д. 28. Л. 63]. У гозверя, поэтому при всякой возможности стараются избавитьсобакой на росомаху, подметили, что она защищается от собак при помощи мускусного запаха. Поражённая сильным зася от него.

амурских нанайцев охота на енота также была популярна, в чика ориентировал охотника о месте нахождения собаки и енота. Хотя нужно признаться, что ни один из современных нанайских охотников не мог вспомнить о подобном методе и ских нанайцев (Улика-Национальное, Дада) для промысла этих животных использовалась специальная норная собака – инда [85. Д. 599. Л.53]. Нанайцы на р. Тунгуске использовали гребляли в пищу, а жир – в лечебных целях [84. Д.28. Л. 67]. У основном его добывали ночью с помощью специально обученшенным на ошейник собаки колокольчиком. Этот метод при-Промысел норных животных – барсука, енота, лисы – имел маленькая, с короткими лапами и вислыми ушами *кабара, еру* её для летней и зимней охоты на енота, мясо которого упоной собаки. Любопытным является один из широко упоминаменялся, по-видимому, в ночное время, когда звук колокольважное значение из-за ценных шкур, жира и мяса. У верховемых в научной литературе способов охоты на енота с подвевоспринимался с иронией.

дов Приамурья имела ориентацию на широкое использование собак в промысле практически всех видов пушных зверей. Это наиболее характерные рослые зверовики, легкие промысло-Таким образом, пушная охота у нанайцев и соседних наровые лайки и коротконогие таксообразные собаки.

65 Глава 1 традиционной культуре нанайцев племенная работа с тараметры которой исключают наличие собак малорослых, с тов собак с разнообразным экстерьером: крупная, зверовая, с собаками, основанная на взаимодействии с природой, сущеукороченными ногами и удлинённым корпусом. Полевые магериалы автора показывают другую ситуацию в функционировании собаководства нанайцев. Это наличие нескольких тирастянутым корпусом; лёгкая, небольшая по пушному зверю ственно отличалась от требований современной кинологии, и малорослая с укороченными ногами, функция которой – работа по норным животным и на весенней охоте по насту.

горговых отношений, с частыми миграциями, связанными с чение составляли лишь собаки нивхов, которые относились к В традиционной культуре нанайцев была велика роль промысловой деятельностью, контактами с другими этносами. Амурская лайка, спутник человека на промыслах, также Нужно отметить, что собака нанайцев мало чем отличалась от собак других этносов тунгусо-маньчжурской группы. Исклюездовому типу амурской лайки и не имели ярко выраженной не была изолирована от контактов с собаками других пород. охотничьей страсти.

стойбища, так и в тайге, где они самостоятельно охотились и таек. В прошлом многие собаки на Нижнем Амуре отличались гому что собаки обладали свободой перемещения как внутри сила особенности волчьего экстерьера в популяцию амурских С одной стороны, можно отметить вероятность смешивания крови собак Приамурья, что становилось причиной однотипности охотничьих собак региона; с другой – были слунаи, когда в кровь собак нанайцев время от времени вливатась кровь волков. Такие факты были обычным явлением, подобывали пищу. Безусловно, примесь волчьей крови привноприсущим волчьим серым окрасом, ношением хвоста «поленом», не были редкостью жёлтые волчьи глаза.

Для охоты на крупных животных отбирались рослые, элобные ные особенности мест промысла: сопки, сильно пересечённая Глава 1 ре направлены на промысел строго определенных животных. му принципу нанайцы отбирали для себя щенков. Для охоты на пушного зверя были предпочтительны небольшие, легредко собаки-соболятницы отличались большими размерами. и сильные собаки-зверовики. В расчёт брались ландшафтются особи, пристрастия которых в большей или меньшей ме-Эти природные наклонности развивались умело, с учётом особенностей и повадок промысловых животных. При определении рабочего типа собаки внутри породы заранее учитывалось, по какому зверю она будет работать. Именно по такокие, быстрые лайки со звучными, звонкими голосами, но не-В каждой большой популяции охотничьих собак встреча-99

местность, крутые склоны, глубокий снег, реки и др.

шерстью трудно работать, поэтому в отборе породных лаек оборот, длинношёрстные собаки луку считались неутомимыниками. Как говорят старики, вспоминая прошлое: «Такая вать» [85. Д.526. Л.10]. Также нужно отметить, что эти собаки мой, заваленной буреломом тайге собаке с длинной и густой Вопреки стандарту и допустимому экстерьеру амурской лись бракованными собаки с длинной, лохматой шерстью. Нами в пути и охоте и потому очень ценились нанайскими охотамурская лайка две недели охотилась без устали, а современная собака два дня поработает и уже начинает быстро устаимели большое значение в различных ритуальных отправлениях, в частности в культе медведя. С точки зрения современной экспертизы экстерьера лаек, считается, что в непроходиони недопустимы. Но как бы ни утверждала современная кинология, лохматая собака *луку* является одним из ярких предлайки, составленному К.Г. Абрамовым, у нанайцев не считаставителей породы амурской лайки и её высокий статус в ма-

29 Глава 1

гериальной и духовной культуре нанайцев является тому подгверждением (рис. 18-21)

ки в охоте по мелкому пушному зверю (рис. 33). Приамурские нию в различных условиях. Поэтому, когда ведётся речь об ста с плотным шерстным покровом и хорошо выраженной агрессивностью. Такая зверовая лайка прекрасно подходила та. Легкие, небольшие лайки – непревзойденные помощнипромысловики вопреки сложившему мнению об однотипности их собак использовали разнообразных специализированных лаек, обращая внимание в первую очередь на их рабочие качества и лишь после этого на особенности экстерьера. Хотя аборигенных породах лаек, не всегда оказываются приемлемыми кинологические выводы. Амурская лайка в своём больдля охоты на крупного зверя даже в условиях глубокого сне-Прошедшие отбор по экстерьерным и рабочим качествам современные породы лаек идеально подходят к использовашинстве представляла собой мощную собаку высокого ронельзя сбрасывать со счетов однотипность собак этого региона и устойчивость породы.

Хотя название собаки белого окраса имеет место в нанайской арийские нанайцы старались выдерживать стандарт собак читали собаку с чёрным окрасом, так как считалось, что она ближе к медведю, олицетворяющему образ тайги. Согласно градиционным нанайским представлениям белый цвет - это ли их ближайшие соседи. Как известно, у ульчей, негидальцев У верховских нанайцев не было принято заводить белых собак. Троицкий нанаец К.М. Бельды рассказал, что охотнилексике, но она, по всей видимости, была в ходу лишь у некогорых территориальных групп этого этноса. Например, сунбелого окраса [5, с. 22] (рис. 14). Амурские нанайцы предпоцвет воды, траура, поэтому представители амурской территориальной группы имели несколько другие убеждения, нежеки умерщвляли родившихся щенков белой масти [ПМА, 2001].

и нивхов собаку белого окраса чаще всего приносили в жерт ву духам воды.

почтения экстерьера собак. Такие существенные различия в рамках одного этноса позволяют предположить разные генетические корни сунгарийских и амурских нанайцев. Как известно, нанайцы на Амуре предпочитали жертвенных животцев отличался не только хозяйственный уклад, но и пред-Таким образом, у разных территориальных групп нанайных только чёрного цвета, будь это собака, свинья или петух.

кое время года родился щенок. В период сильных морозов из Сложившаяся веками традиция собаководства имеет свои вые и сильные особи, обладатели «железного» здоровья и высокой выносливости. Потомство, появившееся в теплое время рективы в сохранение лучших образцов охотничьих собак нагласии. Для нанайских охотников было особенно важно, в католько что появившегося помёта выживали самые вынослиустоявшиеся каноны, несомненно, к ним относятся и правила сохранения генофонда породистых охотничьих собак. Суровые климатические условия Приамурья вносили свои корнайцев. Природа сама помогала людям отбирать собак, способных жить с ней и человеческим коллективом в полном согода, не обладало такими свойствами (рис. 24)

упряжки и чукчи: в тундре выкапывали ямку и помещали в ка помещают на чурку: если он быстро определяет её края и ровой собакой. Сходным образом отыскивали передовика нее выводок щенков. Первый щенок, выбравшийся из ямы, ли стабильными показателями качества. Например, у тунгусоне падает – в будущем станет хорошим передовиком или звекость, злобность и смышлёность. Эти приёмы отбора выработались на протяжении многих веков и, как правило, обладаманьчжуров распространён тест на смышленость щенка. Щен-Охотники проверяли щенков на слух, обоняние, силу, гиб-

69 Глава 1

считался потенциальным лидером упряжки [Устная инфомация чукчи О.Н. Ныпевги].

вотных. Если поднятый за хвост щенок изогнётся, выгнет спинет медвежатником (рис. 106, 107). Если же щенок запищит – чьей собаки, *дяный* – плохой. Наличие у щенка розового носа и Бикинские удэгейцы соблюдали приметы: если молодая собака играет с ужом, хватает его за хвост и отпускает, играет с ежом и разрывает ему брюхо, она будет работать по медведю, так как трусливая собака никогда не охотится на этих жиэто верный признак, что из него не выйдет хорошей охотниподушечек лап означало, что он станет хорошим охотничьим псом. Отобранному щенку на лапу привязывали красную тряпочку и отделяли от остального помёта [85. Д. 446. Л. 123, 124] ну и вытянет лапы, считали его хорошей собакой, которая ста-

ко иначе. Для обладателя выдающихся промысловых качеств шечки лап, минимальное количество длинных шерстинок на необходимы такие признаки: чёрное нёбо, определённое количество на нём перпендикулярных волнообразных наплывов, присутствие волчьего трехгранного клыка, чёрные поду-У нанайцев всех групп подобные тесты выглядели нескольнижней челюсти, число которых не должно превышать трёх. Гакие прогнозы часто оправдывались, так как были результагом опыта многих поколений нанайских охотников.

мысла. При натаске щенка использовали тушки животного, на добычу которого осуществляли обучение молодой собаки. Неободранную тушку подвязывали к верёвке, переброшенной вая в момент прыжка, тем самым злобили, заставляя прыгать мили с охотой, давая возможность овладевать навыками пронерез ветку дерева, подзывали щенка и дразнили, подерги-Курс обучения охотничьей собаки начинали с полугодозалыми или годовалыми подростками, их постепенно знаковновь и вновь.

ли на промысел после года, часто бывало так, что собака не щий промысел. Были случаи, когда собака начинала работать Свежий след зверя использовали для притравливания по бака подрастала и крепла. Как правило, молодую собаку бра-«шла»; если хозяин имел терпение, то он брал её на следуюнему щенка. Важно было, чтобы он запомнил запах. Следующие проверки устраивали несколько месяцев спустя, когда солишь через два-три года, и нередко она становилась непревзойденной помощницей. В последующем обучение молодых собак осуществлялось в паре или тройке с опытными взрослыми собаками: глядя на такого зверовика и повторяя его действия, молодой щенок быстрее набирался опыта и уже не отставал от своих умелых напарников (рис. 25, 26).

мить собак солёной пищей - это отрицательно сказывалось П.П. Шимкевич писал, что нанайцы, чтобы воспитать злую собаку, кормили её солёной рыбой [78, с. 138]. Возможно, он был свидетелем одного из способов воспитания сторожевой собаки. Известно, что охотничьи собаки у нанайцев отличались злобностью лишь по зверю. Также не было принято корна чутьё охотничьих собак.

убитого соболя, а другой перекидывали через ветку дерева и ся такой способ. Один конец верёвки привязывали за шею акцентировали внимание щенка на тушке резкими рывками вверх и вниз. Этот приём был хорош тем, что молодую собаку пробовать на вкус кровь соболя или съесть его голову, чтобы У кондонских нанайцев не менее результативным считалне нужно было заставлять прыгать и лаять на тушку, она сама живо включалась в процесс. Кроме того, щенку давали понеуклюжему подростку почувствовать и запомнить запах зверя, навсегда привить страсть к его преследованию и добыче. Этим же способом охотники притравливали щенков и к другим промысловым животным [ПМА. 2001]

71 Глава 1

ском языке – инда, эвенкийском – ина, в орочском – инаки, у солонов - нинахи-инаха, негидальском - нинахин. Все рассмо-Зозможно, в далеком прошлом был этнический субстрат, на основе которого начали своё существование предки японцев зывается вэчэ, щенок – кэчикэн. У горинских нанайцев термин используют термин мукэти. Близки с нанайскими терминами кэти (верх. и низ.) [74, с. 283, 230, 243] (рис. 29, 30). Удэгейцы ка, мугэты – кобель, гваса – сука, касандига – щенок, дзёбула – маньчжурских языках является термин нина-инда. В нанайи тунгусо-маньчжуров [41, с.185]. У нанайцев и ульчей сука намукэти используется для определения самца соболя и колонка, буквальный перевод означает «вонючий», поскольку самцы этих животных издают специфический запах (рис. 34). Когда говорят о кобеле с характерным для него запахом псины, половозрастные названия собак у негидальцев. Так, наприщенок *качикан (верх.) или качихан (низ.), кобель мукэти, му*своих помощников называли такими терминами: инай – соба-Лексика нанайцев, связанная с архаичными формами промысловой деятельности, обладает высокой степенью жизнестойкости. Видовым наименованием собаки в тунгусогренные формы сходны с японским термином ину (собака). мер, сука *укэчэн* (верх. д-кт негид. яз.) или *ухэчэн* (низ. д-кт); охотничья собака. Заметно, что удэгейская лексика не намного отличается от общей тунгусоязычной лексики

*ман –* собака, хорошо охотящаяся на оленя и лося, *торокиман –* собака для охоты на кабана, улукимэн – собака-бельчатница собака-волкодав нончакаман [41, с. 178]. У негидальцев сущегорой охотились на дикого оленя, называли хираман, лосятнирис. 31, 32). У эвенов собака, охотящаяся на медведя накиман, ствовала терминология с узкой специализацией: собаку, с коцу - бэйуман, соболятницу - сэйэпман [Цинциус, 1982], бель-В тунгусо-маньчжурской охотничьей лексике есть специализированные названия охотничьих собак. У эвенков *бэйу*-

72 FJABA 1

чатницу – *элэхибэчэн,* медвежатницу – *амахаман* [85. Д. 446. Л. 106]. Удэгейцы давали имена своим охотничьим собакам по названию промыслового животного, на которое осуществляла охоту собака. Так, например, биака – собака, охотящаяся на соболя и других зверей (нёора – соболь, олохива – белка, дзётово – выдра, соллёво – колонок), нэлэнку инай, боящаяся медвежьего запаха.

К специфическому разделу промысловой лексики следует отнести большой блок кличек и названий собак. В традиционном укладе нанайцев многообразие окрасов собак давало волю фантазии хозяев в определении довольно тонких различий. Как известно, клички – по цветовому окрасу собаки: собака с белой шеей у бикинских нанайцев мэлкэ, у негидальцев – мокал [55, C. 55]. Безусловное родство терминов говорит об этнокультурных связях в прошлом и подтверждает местное амурское происхождение нанайского собаководства.

Схожесть некоторых терминов нанайцев и нивхов можно выявить в области собаководства – от терминологии названий нарт, упряжи до кличек собак. У нанайцев собака чернобелого окраса алхан, у нивхов – алх, в нанайском языке лохматая собака обозначается термином луку, нивхи используют термин лук. А.В. Смоляк отметила это сходство и сделала вывод, что нивхами были заимствованы многие элементы материальной и духовной культуры тунгусо-маньчжуров, что подтивоположная точка зрения, утверждающая обратный процесс передачи – от нивхов к тунгусо-маньчжурам. А.В. Смоляк выявила наиболее яркий блок заимствований в терминологии нивхов, связанной с собаководством, чем определила приоритетные тенденции своей гипотезы и её состоятельность.

Сравнительный этнографический материал даёт возможность проследить этнические процессы, сопоставле-

Глава 1 73

ние терминологии нанайцев и других тунгусо-маньчжуров идэгейцев и ульчей. Часто встречающиеся названия собак у кан (нан.), алх (нивх.) - бело-чёрный, чагдян (нан.), чагзямпа уд.) – белый, к'ила – белый (бик. д-кт), сахари (нан., ульч.) – чёрный, биакта (нан., ульч.) биака (уд.) – пёстрый, тэхи – название собаки, предназначенной для медведя (нан., уд.). Термин алхан (нан.), алх (нивх.) - бело-чёрный использовался зых семей. Тесное взаимодействие в одной географической гунгусо-маньчжуров *куриен* (нан.), *курлэ* (ульч.) – серый, *ал*зоне в течение длительного времени, этнокультурные процессы и ряд других факторов стали причиной таких совпаде-103В0ляет предположить существование единого тунгусоманьчжурского народа-предка. Наибольшее количество анаіогий прослеживается в лексике нанайцев, негидальцев, голько у нанайцев и нивхов, представителей разных языконий. Культура нанайцев и нивхов при кажущейся разобщенности имеет ряд общих признаков.

Удэгейские охотники традиционно давали клички своим собакам, соблюдая общеамурскую тенденцию отличать их по окрасу: так, например, рябого (белый с чёрным) у них звали Кэды, собаку с белой посредине полосой на голове, с ногами и грудью разного цвета называли дзё. Чёрную с белыми лапами (на соболя и медведя) называли Кэньчан, белую – Чагямпа, рыжую – Сулай (лиса); с таким же окрасом щенка нарекали именем Соло, Фуннала – называли собаку с серым окрасом, Сааты (сапту) – собака, у которой над глазами жёлтые мушки, корпус чёрный с жёлтыми ногами, Пала – чёрный, Киакта (тэхи) – собака с жёлтыми мушками над глазами (при выборе выгибается в спине). Домбеленги – собака с висячими ушами (кончики ушей висят), термином манга инай называли старую собаку [ПМА. 1997]

В больших семьях негидальцев, где нередко насчитывалось три – четыре поколения родственников, с началом зим-

74

жий, Этан - чёрный с белыми бровями, Мохаилбун - серый с белой шеей, Чемкалан - белоногий, Хуптейин -с продольной *наин* – чёрный, *Кури* – серый, *Багдайин* – белый, *Сеннаин* – рыми, Анчайин - белощекий (низ. д-кт) (ПМА. 1995). По такому же принципу давали клички собакам верховские негидальцы: *Кэльтэй* – белый, с чёрным глазом, *Мойго* – хорошо бегающий по снегу, Багдаин - белый, чёрного называли Колнэин. (ПМА. 2005). Звучные клички давали своим питомцам негидальцы, например Коннорин (низ. д-кт), Мокал – белошейка, Хелахи – ным рассматривать уровень её использования в основных виставить в нарты три-четыре собачьих упряжки. Своих многочисленных питомцев хозяева различали по кличкам, котозые обычно давались по масти: *Хэлдэмгу* – чёрно-белый, *Хан*белой полосой на голове, *Кокчанду* – собака с белыми лападении домашнего хозяйства. Большие семьи часто содержали такое количество собак, из числа которых можно было понего сезона использование собак возрастало. Стало возмождах промыслов (охотничий и рыболовецкий), а также в векуропатка, кличка собаки (верх.д-кт) (74, 310 с.)

Многообразие кличек собак у тунгусо-маньчжурских народов, в том числе у нанайцев, является одним из показателей высокой значимости собаководства для этносов Нижнего Амура. Идентичность терминов говорит не только о родственной языковой и культурной среде, но и наличии такого сугубо автохтонного института, как собаководство тунгусоманьчжуров Приамурья. Материалы языка этих этносов позволяют утверждать, что специфическая лексика, связанная с кличками собак, являлась не только отражением их принадлежности к той или иной масти, но и несла культовое значение. Племенная работа, способы специфической дрессуры собак на определённое промысловое животное, воспитание у них особых промысловых качеств, говорят о присутствии развитой культуры охотничьего собаководства. Знания

ГЛАВА 1 75

особых способов, переданных от предков, обагощались личным опытом каждого охотника, который приобретал характерные общеэтнические черты, передаваемые из поколения

В целом этнокультурной особенностью амурского собаководства следует считать факт, что на всей территории Приамурья и Сахалина амурская лайка обладала устойчивым экстерьерным типом. Она была крупной, несколько «растянутой», имела массивную голову, напоминающую медвежью. Эти и другие признаки отличали её от лайки, населявшей Западную и Восточную Сибирь, с характерными чертами: квадратный корпус, голова с ровными и гладкими обводами. Универсальность амурской лайки (использовали как ездовую и охотничью) также является особым отличием, например от эвенкийской лайки, которую применяли лишь на охоте (рис. 16, 17).

### 3. Функции собаки в традиционном хозяйстве и подсобных промыслах

Большую значимость в традиционном хозяйстве нанайцев имеет разностороннее функционирование собак, их роль в хозяйстве и промыслах. Человек мог органично взаимодействовать с окружающей природой, имея такого помощника. Первостепенно значение собаки в охотничьем промысле, следующие по значимости – рыболовецкий и домашний промыслы. Обширные этнические территории нанайцев позволяли широко использовать различные виды транспорта, и, безусловно, одно из главных – ездовое собаководство.

Анализ количества собак, используемых верховскими нанайцами в конце XIX – начале XX в., даёт представление как о поголовье, так и наличии определённого количества упряжек в отдельном хозяйстве. В стойбище Сепсики насчитывалось 60 собак, в среднем по четыре на одну нарту. Небольшое

9/

Глава 1

нополитическая ситуация в XIX в. позволила нанайцам в виде ствует о том, что в этом стойбище преобладало транспортное мужчину приходится 5 нарт и 39 собак, в среднем 7-8 собак дополнительного приработка поставлять дрова для русских селении верховских нанайцев Сикачи-Алян насчитывалось 80 мужчин, 120 – 140 нарт и 400 собак (в среднем 3,3 собаки на 1 нарту). Приведённые цифры являются подтверждением того, что в поселении было несколько богатых людей, у которых, по всей видимости, находилось наибольшее количество собак. ния количества собак и нарт может быть невысокий имущебище Сайго прослеживается несколько другая ситуация: на 21 на одну нарту. Многочисленное поголовье собак говорит о дособном сформировать несколько упряжек. Изменившаяся этпароходных компаний, работать в качестве извозчиков. В пособаководство, связанное с доминирующим охотничьим промыслом. Другой причиной непропорционального соотношественный уровень населения этого стойбища. Как известно, в традиционной культуре нанайцев состоятельность богатого человека часто исчислялась количеством упряжек. В стойвольно высоком имущественном уровне этого стойбища, спочисло собак в соотношении с количеством нарт свидетель-

Необходимо учитывать, что в общее число транспортных ла. Во многих стойбищах, находившихся недалеко от крупных лись извозом и перевозкой дров, используя собачьи упряжки. средств вошли и женские нарты, которые были в каждом хозяйстве. Подобное соотношение количества нарт и собак говорит и о функционировании стабильного охотничьего промысцентров, помимо традиционных промыслов мужчины занима-В стойбище Лиумами насчитывалось 9 нарт и 27 собак (в среднем по 3 собаки на 1 нарту). В 1907 г. их было около 80, что составляет 8,8 собак на 1 нарту.

ворит и о наличии такого явления, как частые их падежи, в Тенденция к уменьшению количества упряжных собак го-

77 Глава 1

головье собак исчислялось в 120 собак (4 собаки на 1 нарту); в зетственно существенная недостача собачьего корма (рыбьих костяков) неизбежно влекли за собой падёж собак. В стойбище Ерга – 5 нарт и 40 собак (8 собак на 1 нарту), Хоухами – 9 нарт и 27 собак (3 собаки на 1 нарту), Монго-Модан – 6 нарт и 65 собак (10 собак на 1 нарту). В стойбище Дада – 30 нарт и по-Рыболовецкий промысел обеспечивает собаководство основстойбище Даерга - 30 нарт и 156 собак (5,2 собаки на 1 нарту) основном связанные с эпидемиями эпизоотий, бескормицей. ной кормовой базой – рыбой. Малый вылов лососёвых и соот-[88. Д.56. Л. 11, 22]

ковской группы нанайцев проявляются наиболее отчётливо в функции нарт; их тип - амурский или восточно-сибирский, а лению, в материалах не отмечена специфика хозяйственной соотношении количества используемых собак и нарт. К сожано, в каждом хозяйстве была специальная женская нарта для Отмеченные элементы неоднородности в хозяйстве вергакже не отражено хозяйственное значение нарт; как известведения домашнего хозяйства, на них осуществлялась доставка дров, продуктов и др.

Указанные данные отражают определённую динамику и зяйственных особенностях территориальных групп нанайцев и каждого стойбища. Это близость или отдалённость богатых рыболовецких промысловых участков на Амуре, количество шафтные особенности местности и др. Немаловажное значение имеют и хозяйственные предпочтения разных родовых пенстве владея приёмами рыболовецкого промысла, а в семье рыбака дети не всегда могли получить полноценные знания об охоте, так как рыболовный промысел занимал основподтверждают уже существующее мнение об имеющихся хозверя в окружающей тайге и рыбы в притоках Амура, ландили территориальных объединений. Например, в семье охотника его сыновья следовали по стопам отца, при этом в совер-

ное хозяйственное время, давал регулярную возможность заготовить большое количество высококалорийной белковой пищи.

На рубеже XIX-XX вв. в Приамурье произошли существенные сутствие промышленности на юге Дальнего Востока и обилие занные обстоятельства, а также использование в хозяйстве ные причины – эпидемии, небогатые уловы кеты и горбуши биологических ресурсов заставляли власти в полной мере использовать последние. Нанайцы, как и другие народы Амура, ществующей на Амуре традицией. Заготовка рыбы по новой рой и костяком. Но, засаливая рыбу таким способом, нанайцы завезённых славянами лошадей стали причинами предпосылок для исчезновения ездового собаководства как основного лось резкое сокращение собак в хозяйствах нанайцев. Основи соответственно существенный недостаток собачьего корма. перемены, которые в той или иной степени повлияли на собаководство не только нанайцев, но и в целом в регионе. Отстали вылавливать и обрабатывать рыбу на продажу, несмогря на то, что требования при закупке рыбы шли в разрез с сутехнологии предполагала засолку методом «колодки» со шкулишались традиционного материала для шитья одежды и самое главное – корма для своих собак. Нехватка сырья для производства кормов отразилась на количестве поголовья ездовых собак, которое год от года катастрофически падало. Указволяют предположить, что в первой четверти XX в. наблюда-Материалы по хозяйству верховской группы нанайцев потранспортного средства нанайцев.

Одной из причин сокращения поголовья собак являлись эпидемии, сопровождавшиеся их падежом в хозяйствах коренного населения Дальнего Востока в широких масштабах. В Приамурской губернии были отмечены частые проявления эпизоотий среди ездовых собак [86. Д. 258. Л.82]. Такая эпидемиологическая ситуация в регионе в целом крайне отрица-

Глава 1 79 тельно сказывалась на функционировании собаководства как

отрасли хозяйства. Как правило, резким сокращением количества собак отме-

нены периоды, когда в Амур и его притоки на нерест заходило небольшое количество лосося. Такие явления становились причиной угрозы голода не только собак, но и людей, так как рыболовецкий промысел является одним из основных видов козяйственной деятельности, продукты которого составляют основной рацион питания, важную часть жизнеобеспечения которые не дали возможности отловить рыбу в необходимом количестве. Подобная критическая ситуация в Удском округе нанайцев. Например, когда в 1896-1897 гг. в Охотском округе улов рыбы оказался среднестатистическим, хотя рыбы было заготовлено на 30 000 шт. больше, чем в предыдущем году, Причина сложившейся ситуации – большие паводковые воды, в 1897 г. обернулась для коренного населения острой нехваткой запасов юколы как для людей, так и для собак [86. Д. 276. Л. 11]. В целом в Приамурской области в эти годы насчитывалось 33 300 ездовых собак [86. Д. 259. Л. 87; Д. 305. Л. 29; Д. 258. Л. 41, 87]. Однако, несмотря на сложившийся кризис ездов корме для собак стал ощущать существенный недостаток. зого собаководства, этот вид транспорта долгое время не терял своей значимости.

В XIX в. нанайцы стали широко использовать собачьи упряжки, занимаясь частным извозом, нанимаясь к купцам, государственным служащим и военным. В архивных источниках сохранилось немало сведений о найме нанайских упряжек для различных надобностей местных властей: перевозка чиновников при переписях населения, миссионеров и др. При этом оплата каюрам исчислялась примерно по 50 рублей в месяц [86. Д. 2436. Л.276]. Кроме нужд собственного хозяйства нанайские каюры использовали собак для вывоза рыбы на рынки крупных русских поселений – в Хабаровск, Троицкое

80

ках имел вид сложившегося развитого промысла. Издавна они предпринимали далёкие торговые экспедиции в Маньчжурию и Китай, вывозя продукты собственного труда – пушнину, рыи др. К этому времени у нанайцев извоз на собачьих упряжбу, панты, женьшень и т.д.

ми размерами, отсутствием оглобли и горизонтальных дуг, в вывоза заготовленных дров, этот вид работ считался сугубо остальном конструктивные особенности полностью соответствовали амурскому типу нарт (рис. 88, 132). Воспоминания старого нанайца о ведении домашнего хозяйства в прошлом говорят не только об особенностях традиционного уклада, но и отражают изменившиеся приоритеты. «...У домашней нарты прягала одну собаку и шла за дровами по берегу реки или в тайгу. Это сейчас ленивые женщины, раньше бабушки с утра В домашних промыслах нанайцы использовали собак для рта *моольчой, эктэ токини* отличалась от мужской небольши-2004]. Заготовленные сухие стволы деревьев, обычно состоженским, кроме того, к ним привлекались и дети. Женская нажердочки делали из тальника и осины. Впереди женщина заза дровами уходили, натаскивали целые горы дров» [ПМА. ящие из топляка, составляли в конусообразные конструкции.

вали нартовую дорогу, последующие охотничьи партии шли по проторённой дороге. В связи с этим у тунгусо-маньчжуров лями для перемещений во все времена года служили русла чьи артели, перемещавшиеся на места промысла, проклады-Скорость перемещения собачьей упряжки во многом зависела от качества дороги. Как известно, основными магистрарек и протоки. Зимой, после выпадения снега, первые охотнисложилась своеобразная лексика. Например в языке удэгейцев, которых справедливо причисляли к пешим охотникам, сложилась специфическая терминология, связанная с путешествиями. У них сохранились термины для обозначения различных типов дорог: *myxu хоктони* – колёсная или санная до-

81 Глава 1

рога, *багды хокто* – тропа, дорога в хвойном лесу, *селемо хокпони – железная дорога, буга хоктони – дорога, айнгай хоктони –* дорога в лиственном лесу, *биха хоктони –* степная дорога, *пухи биха ли-би хокто* – степная, колёсная, *узала хокто* – каменная дорога [84. Д. 28. Л. 4].

то одним из этноидентифицирующих факторов нанайского и других этносов. Под воздействием многих внешних факторов водстве. Одной из причин следует назвать появление новых тортными магистралями с существенными ресурсами рыбных запасов. Эти обстоятельства способствовали процессу доместикации собаки в этом регионе и стали причиной возник-В прошлом собаководство как доминирующий транспорт Приамурья отразилось в хрониках маньчжуров и китайцев и ставозникшие тенденции к трансформации традиционного хозяйства нанайцев во многом отразились на упряжном собако-Река Амур и её притоки являются естественными трансновения одного из крупных центров развития собаководства. сфер деятельности – в XIX в. у нанайцев сложился как подсобный промысел частный извоз.

гельств стали причиной сокращения поголовья собак, что в рии Амуро-Сахалинской историко-этнографической области упряжное собаководство стало постепенно терять практическую значимость. Такое положение вещей было обусловлено Эпидемии, небогатые выловы рыбы, новая технология консервации рыбы, повлекшая за собой острую нехватку кормов для собак, появление лошадей и ряд других обстояцелом отразилось на функционировании ездового собакозодства у нанайцев. С конца XIX - начала XX в. на территорядом необратимых исторических процессов, ставших причиной утраты этого вида хозяйственной деятельности.

ства следует отнести конструктивные элементы нарты. Например, использование особой нарты с полозьями, изогнуты-К числу выраженных особенностей амурского собаковод-

82

которым её элементам относятся верёвочная петля, материаго собаководства сохранил эту форму с древнейших времен амуро-сахалинском типе собаководства. Кроме того, оно отлино, конструкцией хомута, в котором собака тянула нарту шеей. Известно, что к архаичным формам собачьей упряжи и нелы (дерево и кость), служившие для изготовления вертлюгов, поэтому предположительно амуро-сахалинский тип упряжнонается традицией запряжки собак «ёлочкой» или попеременми с двух сторон, наличие оглобли и др. отмечены только (рис. 108-110).

собак. К их числу в первую очередь необходимо причислить тающие по любому зверю (крупному и мелкому пушному), а лённые требования к физическим характеристикам собаки. В В нанайском собаководстве известны три разновидности узко специализированных собак, проходивших натаску на ведь, лось, изюбрь). К этой категории относятся и наиболее также в нарте. К третьей категории относятся ездовые собаки, использование которых состояло исключительно в транспортных целях. Для работы по крупному зверю были опредеодного зверя или же только по крупному зверю (кабан, медценные собаки, работающие исключительно по соболю. Отдельную категорию составляют универсальные лайки, рабоидеале она должна быть рослой и сильной, кроме того, отличаться злобой по зверю. Подобный довод не означал, однако, что менее крупные представители амурской лайки не обладали указанными качествами.

ка играла огромную роль в добыче промысловых животных, и её же на протяжении длительного времени использовали как вых материалов показывает, что зверовый и ездовой тип собак обладает сходными характеристиками экстерьера. Собаохотничью и ездовую. Поэтому представители амурской лай-Для работы в нарте собака должна быть сильной, выносливой, крупной. Сравнительный анализ источников и поле-

83 Глава 1

своеобразный тип охотничьего промысла, предполагающий ного времени в приамурской тайге сформировался смешанки имеют несколько «растянутый» корпус. На Амуре развился но иметь крупную, сильную собаку. На протяжении длительнеобходимость иметь собак, обладающих охотничьей и транслортной функциями. Поэтому каждому охотнику было выгодный тип охотничье-транспортной собаки, называемой «универсальной собакой» (рис. 10, 120).

де состоялось наиболее тесное соприкосновение с иноэтнигельными изменениями не только в хозяйственной деятельности, но и в культуре этноса. Он ознаменован общей тенденрья произошли существенные изменения, особенно в местах, ческим населением региона (славянами, китайцами, маньчжузами). Таким образом, этот период времени отмечен значицией, со временем приведшей к утрате традиционного зимне-К концу XIX в. в хозяйстве нанайцев Приамурья и Примото транспорта. Сложившиеся обстоятельства привели к потере транспортной функции собаководства у нанайцев и переориентации на разведение лошадей.

степенного вырождения как поголовья ездовых собак, так и ли практически цельную рыбу. Как известно, традиционным ловленной рыбы нанайцы стали засаливать по требованиям рынка, не оставляя рыбьих костяков (рис. 37, 48). Резкое сокращение традиционных кормов стало одной из причин поисчезновения самого института амурского упряжного собаководства. Традиционная модель питания коренного населения ки и консервации рыбы, засолка которой стала производиться новым способом, известным как «колодка», т.е. засаливакормом для собак являлись костяки, которые оставались после отделения филе лососёвых пород, т. е. большую часть от-Амура также подверглась значительным переменам. В каж-Одной из первопричин утраты транспортного собаководства стали кардинальные перемены в технологии раздел-

явлением капиталистических, затем еще более антигуманных ческий рационализм, природные богатства стали браться без прежних щадящих принципов. Коренные изменения в традиля использования вяленой рыбы. Рациональность, присущая тически без отходов использовать природные ресурсы. С покоммунистических воззрений на природу в сознании коренных народов произошли большие изменения, исчез экологиградиционным обществам, экологические принципы, на которых зиждились анимистические воззрения, позволяла пракционном укладе привели к утрате некоторых видов собакододневном рационе нанайцев значительно уменьшилась доводства нанайцев. В 1930-х гг. хозяйство народов Амура остро нуждалось в единственно практичном, проверенном веками транспорте, этапе ездовое собаководство может сохраниться лишь в виде ного транспортного собаководства отпала. На современном экзотического транспорта для развития туризма, спорта и отвере этот вид транспорта по-прежнему используется как одно ездовом собаководстве. Это стало причиной проведения гования по изучению пород ездовых собак, составлялись практические руководства для советских работников. Особо ощущалась необходимость в специальной литературе. Со временем, когда освоение Приамурья достигло достаточной технической оснащенности, необходимость сохранения традициончасти как хозяйственная необходимость. Хотя на Крайнем Сесударственных мероприятий: активно проводились исследоиз важных средств передвижения.

Как отметили кинологи, аборигенные породы собак часто назывались «дворняжками». Эти заблуждения по отношению ми Сибири и Дальнего Востока, имели место и в XX в. Одним из таких проявлений стало уничтожение аборигенных пород собак. В частности, на Дальнем Востоке в 1960-х гг. амурскую к охотничьим и ездовым породам собак, выведенным этноса-

85 Глава 1

грольных вязок породистых собак с «дворнягами», поголовье ные прецеденты стали одной из главных причин сокращения бищах. Местные русские охотники обзаводились породистыми лайками заводского происхождения, из боязни бесконамурских лаек тотально уничтожалось. Таким образом, подоблайку отстреливали в орочских, удэгейских и нанайских стойколичества чистопородных амурских лаек.

найцев ещё более усугубилась, когда в поголовье амурской лайки стали примешиваться как беспородные, так и собаки разнообразных пород. В результате амурская лайка находится практически в состоянии исчезновения, в нанайских поселках и в целом в бассейне р. Амура все больше встречаются так называемые лайкоиды (рис. 38-40). Особенно такая тенденция прослеживается в местах рядом с крупными населёнными пунктами. Тем не менее, на основе собственных наблюдений что немногочисленное поголовье амурской лайки при всем его катастрофическом положении по-прежнему существует и и высказываний авторитетных кинологов следует отметить, продолжает активно использоваться в традиционном хозяй-Современная ситуация в традиционном собаководстве настве (рис. 41, 43, 126).

необеспечении этноса. Традиционное собаководство нанайный хозяйственно-культурный пласт. Этнокультурные особенности наблюдаются у представителей разных групп в конструкции нарты, упряжи, терминологии, охотничьих приёмах Таким образом, анализ собаководства как отрасли традиционного хозяйства нанайцев показал его важную роль в жизцев является жизненно важной частью их культуры, относится к амуро-сахалинскому типу и представляет собой однородс собакой, способах дрессировки и т.д.

Географические, климатические, биологические и исторические условия Приамурского региона стали причиной возникновения амуро-сахалинского типа собаководства. Неслу-

найхинских и др. Анализ полевых, архивных и литературных ция объясняется тем, что охота в хозяйстве населения горных вой лексике территориальных групп: горинских, кондонских, источников показал, что у кур-урмийских, горинских нанайцев наблюдается более интенсивное использование тяглового собаководства, нежели у амурских нанайцев. Эта тенденчайно, средневековое Приамурье именовалось «страной со баководов – людей, пользующихся собаками». Этнокультурные особенности нанайцев находят отражение в промыслорек приносила больше доходов, чем рыболовство.

цесса доместикации собака использовалась в качестве помощвотное. Транспортное собаководство нанайцев подразделяется на два вида – тягловое и ездовое. Собака в качестве рабочего животного стала использоваться гораздо раньше в транспортировании волокуш, в последующем ставших прообразом нарты. Нанайцы и сегодня транспортируют туши промысловых животных на волокушах из шкуры убитого зверя либо изника на охоте и лишь в последующем – как транспортное жи-Для собаководства нанайцев характерно, что в начале проготавливают волокуши из бересты или хвойных лап.

портирования грузов на собаках, который не отмечался другими исследователями. Возможно, этот способ доставки грузов имел эпизодический характер, и его проявления остались вать у верховской группы нанайцев вьючный способ транс-В результате полевых сборов автору удалось зафиксиров стороне исследовательских интересов.

позволяло двигаться в обратном направлении) и хомутом из кожаной петли, в котором собака тянула груз шеей. Можно струкцией нарты с загнутыми с двух сторон полозьями (что предположить, что местом первоначального возникновения этого типа нарт стал дальневосточный регион, который отлические черты амуро-сахалинского типа, отличающегося кон-Упряжное собаководство нанайцев имело общие типологи-

87 Глава 1

чается преобладающим ландшафтом горной тайги. Восточносибирскую нарту как более вместительную, нанайцы использовали при перевозке грузов по подрядам.

сибирского и амурского – было типично для всех этносов Приамурья и Приморья, при этом функциональное применение тось и в терминологическом расхождении некоторых частей найцев является буксирование лодок с помощью собак. Для Использование двух типов собаководства - восточноразных типов нарт имеет чёткое разграничение, что отразиупряжи. Одной из разновидностей ездового собаководства насобачьих гонок использовались специально приспособленные для быстрой езды нарты. Способ традиционной укладки нарты был единым для всех территориальных групп нанайцев. Укладка каждого предмета отличалась особой тщательностью и последовательностью.

возили снасти, орудия труда, продукты, вывозили пойманную рыбу. Транспортное значение собак в рыболовецком промысный лов не обходился без собачьих упряжек, на которых за-Ездовое собаководство было незаменимым в хозяйстве нанайцев и в сфере рыболовного промысла, выезд на подледле является важным компонентом этой отрасли хозяйства.

составом промысловых животных, нахождением в одной кли-Охотничье собаководство нанайцев и других народов региона не имело особых отличий, что было связано с одинаковым матической и территориальной области.

гакие признаки являются отражением разного происхождеского окружения - маньчжуров, китайцев, корейцев, эвенков и других крупных этносов, оказавших наибольшее влияние на У территориальных групп нанайцев, отмечены не только ния нанайцев, а также воздействием ближайшего иноэтничедиалектные особенности, элементы хозяйственного уклада, но и некоторые предпочтения экстерьера собак. Возможно, нанайский этнос в целом.

В нанайском собаководстве известны три специализации собак – охота на крупного зверя была основной их функцией. К особой категории охотничьих собак относится соболятница, её высокий статус определяется нанайскими охотниками как «не имеющая стоимости», т.е. «бесценна». В следующую категорию входит универсальная лайка, работающая по любому зверю и одновременно используемая для работы в нарте. Результатом длительного процесса формирования породы особо выделился рабочий тип лайки с непревзойденными качествами универсального помощника человека. Третья категория – ездовые собаки, которых используют исключительно в транспортных целях. Среди них выделяется особым статусом передовик упряжки, нередко его чутью придавали сверхъестественные возможности.

В зимний период использование собак у нанайцев резко возрастало практически во всех видах промыслов. Издавна сложившиеся торговые маршруты в Маньчжурию и Китай позволяли совершать торговые экспедиции на собачьх упряжках, которые вывозили на ярмарки продукты собственного труда. Такова картина функционирования собаководства нанайцев в основных промыслах традиционного хозяйства, что в целом, говорит о его высокой значимости.

В настоящее время ездовое собаководство сохраняется в виде экзотического транспорта для развития туризма, спорта и лишь отчасти как хозяйственная необходимость.

# Глава II. Собака в системе верований и культов нанайцев 1. Образ собаки в мифологии, космологии и ритуалах жизненного цикла

Роль собаки в традиционном хозяйстве нанайцев тесно связана с её функционированием в области духовной культуры, где она выступает в качестве посредника между миром людей и сверхъестественными силами. В комплексе традиционных культов и ритуалов, в шаманстве и праздниках собака играла большую роль не только как жертвенное животное, но и как проводник душ умерших, помощник шамана практически во всех видах обрядов.

До настоящего времени у нанайцев бытуют древние антропоморфные верования, отражающие представления, в которых собака выступает в образе человека в шкуре. Такое наказание человеку предстоит в том случае, если в настоящей жизни он ведёт неправедный образ жизни, за что в будущем своём проявлении он будет оплачивать грехи в зверином обществе осуждалось насилие над собакой. Обычно собака пользовалась любовью всех домочадцев, начиная от младших и заканчивая самыми старшими в семье. Отражение этих представлений, связанных с образом собаки, мы находим в многочисленных фольклорных произведениях. В сказке «Пёснияствей мэргэн в человеческом образе является могучим

90

нах и т.п. [39, с. 174–183]. Антропоморфизация образа собаки в гие примеры в мифологии находят отражение и в реальной фольклоре нанайцев является отражением её высокого статуса, особого отношения к ней в традиционной культуре. Множизни, где взаимоотношения человека и собаки больше друет в плен множество людей, женится на прекрасных женщижеские, партнёрские, при этом исключая взаимоотношения богатырём, удачливым охотником и рыбаком, он захватывахозяина и рабочего животного.

ровыми центрами доместикации этого животного. Посредством сказок и преданий, в том числе и о собаках, старшее поны, мудрость экологического симбиоза с окружающим миром. ширный пласт мифологических воззрений, верований, промысловых и лечебных ритуалов. Сходные представления прослеживаются у многих народов, исторически связанных с миколение нанайцев передавало молодежи нравственные этало-В духовной культуре нанайцев с образом собаки связан об-

В космологических представлениях народов мира образ ми. Перемещение Луны по небосклону, её фазы, загадочные и с. 80]. В космологических воззрениях нанайцев, равно как и у мён помещена на небо, в созвездие Большого и Малого Пса жение в мифологии нанайцев. Созвездие Большой Медведицы пугающие затмения побуждали людей к собственному осмысциировалось с пожиранием светила мифической собакой [42, других народов Амура, есть представления, имеющие один иссобаки занимает одно из значимых мест. Известны мифологические сюжеты, в которых присутствует образ собаки, спасающей своих хозяев от всевозможных бедствий, а также косми и с космосом. Фантазией людей она с незапамятных вре-37, с. 210]. Наблюдения за небесными светилами нашли отраассоциировалось с охотником, собакой и небесными вешалалению этих явлений. У многих народов затмение Луны ассомологические сюжеты о собаке, связанной с небесными тела-

91 Глава 2

прослеживаются у нанайцев всех территориальных групп, в зоко распространён сюжет о Небесной собаке, поглощающей ни, что мифическая собака поглотит Солнце, нанайцы пугали е громким стуком в металлическую посуду, Болонские нанайство [Устное сообщение Н.Б. Киле]. Подобные представления пустил, и она укусила Луну» [84. Д. 27. Л. 27]. Этот сюжет расдобные представления прослеживаются и у нивхов, а также кодный базис. Например, у тунгусо-маньчжуров и нивхов шисолнце и Луну. В фольклоре нанайцев особое место занимает образ мифической железной суки Сэлэмэ Вэчэ, предназначение которой заключается в пожирании двух светил. Из боязцы, чтобы ублажить небесную собаку, в качестве жертвы приносили ей головы щенков, считая, что это её любимое лакомнастности у представителей рода Киле, в 1920-х гг. был зафикзирован миф, в котором отражены общеамурские представления о затмении Луны. «... У бога есть собака – сучка. Он её отпространён не только в мифологии тунгусо-маньчжуров, пов верованиях китайцев и других этносов. В фольклоре нанайцев р. Тунгуски железная сука Сэлэ Вэча способствует рождению главного героя от человека и мифического существа *Кал*гама [21, с. 4].

Безусловно, этнокультурные особенности нанайцев нашли найцев, как и в целом фольклоре нанайцев, образ Железной ских персонажей, пожирание лишних людей в селении симвосту богатыря. Обращение животного в человека встречается отражение и в фольклорных произведениях. У джуенских на-Собаки имеет сложный, неоднозначный характер. Он многообразен в своих проявлениях: наделён всевидением, способностью выявлять отрицательные свойства духов и человечелизирует её охранную, очистительную функцию. В финале Собака после обряда очищения превращается в девушку – невево многих мифологических традициях, у нанайцев эти сюжегы занимают особое место в фольклоре. Одна из важных черт

можностями, и все же её охранной функции отводится первое баки. Образ Железной Собаки наделён могущественными возв нанайской мифологии – это антропоморфизация образа соместо [39, с. 290–301]

баки, её непосредственной связи с вредоносными водяными и ществуют представления о сверхъестественных качествах сотаёжными духами *мя ингдани*, имеющими собачий облик. Термин *мя* соотносится с названием *миава*, так нанайцы называ-Мифы и верования, связанные с образом собаки, функционируют на протяжении длительного времени. У нанайцев сули сердце, значит этот вредоносный в образе собаки дух имеет прямое отношение к заболеваниям сердца.

ближение и злые намерения останавливал её лай и рычание го мира благодаря наличию «удвоенного зрения» [37, с. 202-203]. Нанайцы чёрную собаку с жёлтыми бровями наделяли особыми свойствами, считая мушки над глазами второй парой морфными свойствами, в связи с этим использование в пищу собачьего мяса было табуировано. В традиционной культьём, с помощью которого она опознавала злых духов, их при-[32, с. 66]. В мифологических традициях у многих народов мира встречается образ четырёхглазой собаки, обладающей ма-В представлениях нанайцев собака обладала антропотуре нанайцев собака наделялась сверхъестественным чугическими возможностями видеть обитателей потустороннеглаз, следовательно обладающей удвоенным зрением.

Букет обладала такими свойствами. Однажды в тайге Букет неожиданно ощетинился, стал рычать на лежащее впереди вспоминая рассказы матери-шаманки о действиях в подобных зам найхинского нанайца Н.П. Бельды, его собака по кличке дерево, при этом долго не хотел успокаиваться. Н.П. Бельды, В верованиях нанайцев, негидальцев и ульчей зафиксировано функционирование аналогичных представлений, в которых фигурирует образ «четырёхглазой» собаки. По расска-

93 Глава 2

ситуациях, поглядел между ушей собаки в том направлении Н.П. Бельды опознал в старике злого духа и быстро выстрелил в него из ружья. Посмотрев вновь между ушей собаки, он нии увидел смеющегося старика, тыкающего в него пальцем. него более не увидел. Похожие верования были распространены и у негидальцев, в подобной ситуации у них помогает вынужно было также глянуть между ушей собаки) [85. Д. 446. Л. 91] В славянской культуре существовали подобные представления о собаках, имеющих над глазами два белых пятна (считалось, что они обладают способностью видеть нечистую сиявить нечистую силу собака *Етан* (чтобы увидеть элого духа,

бивание, закупоривание чего либо, в большей степени это урмийских нанайцев распространён сюжет об отце будущего дущий отец не должен запрягать собак [12, с. 54]. Эти и другие ным участником таких отправлений являлась собака. К чисребёнка, которому традиция запрещала забивать клинья в собачьей нарте [75, с.19]. Нивхи считали, что во время родов бу-В ритуалах жизненного цикла нанайцев (рождение ребёнка, его становление, свадьба, погребальный обряд) непременлу запретов, связанных с родами, относится завязывание, заотносится к мужу рожающей женщины. В мифологии курзапреты в традиционном обществе неукоснительно соблюдались, чтобы не воспрепятствовать рождению ребёнка.

сле чего послед немедленно прятали, чтобы собаки его не съели, так как считалось, что женщина могла больше не После появления на свет новорождённого совершали обзорождённым передавали через окно или через дымовой расгруб со словами, имеющими охранительную функцию. Поряд его безопасного внедрения в дом. Для этого люльку с нозабеременеть.

94

товились к встрече новорожденного. Для этого патрубок нары курзи вскрыли в двух местах – с улицы и в доме. Как голько мать родила мальчика, чужая женщина алдан эктэ бычно нанайская женщина рожала в шалаше хаморан. Младенца вносили в дом через окно, а не через дверь, мистически веря в то, что запутали след *до дёлолам!* На, косточку собаке бросаю!» Злой дух, услышав это, должен поверить и обойти дом стороной. Чтобы сохранить ребёнка, во время родов совершали этот обряд. гом краю села, в доме *алдан най* (не родственников) приговзяла младенца и побежала к другому концу села, к дому, кто был в этом доме, перешагивал через него и приговаривал: «Илиоро! Илиоро!» Затем ему дали имя Курэ. Здесь был новорождённого и обманули злых духов. При этом старушка, которая помогала женщине во время родов, отдавала ребёнка в окно со словами: «Ма, гирмаксамба инда-Дом, где рожала женщина, находился на краю села. На другде их уже ждали. Ребёнка в дом протиснули через отверстие в патрубке, положили посреди дома на пол, и каждый, совершен двойной обряд *илиочиори* [90. Гаер. 1973. Л. 13]

гённая в результате этого обряда. Имя, по существу собачья кличка *Курэ* (Серый), говорит о древней обрядности, связан-Присутствие образа собаки, прослеживается в таких ритуальных формулах, как лакомая для собаки косточка и обреной с охранной функцией собаки, в данном случае предохра нением жизни ребёнка от злых духов.

но от воздействия злых духов *амбан* в раннем возрасте (как дей образ собаки имел значение жизнеутверждающей силы, которую могла символизировать нитка из собачьей шерсти, правило, такая обрядовая практика отличается многими вариациями). В ритуале закрепления ребёнка в мире живых лю-У нанайцев отмечено бережное отношение к детям, особен-

95 Глава 2

но чёрная собака выступала как объект обмена. В результате ем для возможного недоброго воздействия *амбан* и отличался кранения жизни ребёнка родственники приобретали у чужеоодцев клык кабана, отдавая взамен собаку чёрной масти [12, с. 59]. Часто в подобных магических обменных обрядах именобмена такой оберег становился непреодолимым препятствиею родители обвязывали кисти и щиколотки ребёнка. Для соособой нетерпимостью.

Поэтому, когда падал ребёнок, старались тут же схватить и бросить оземь собаку или кошку, чтобы их криками отвлечь бёнка. Считалось, что злых духов привлекает детский плач. знимание злых духов, которые, ошибившись, должны были К магическим действиям прибегали в случае падения ресхватить душу животного, а не ребёнка [87. Д. 33. Л. 85].

ку, окуривали её дымом багульника и обращались к духам с просъбами о помощи [69, с. 45]. Подобная обрядовая практика добные связки амулетов использовались у чукчей, эскимосов Для сохранения жизни и здоровья детей нанайцы использовали комплекс соединенных между собой мелких деревянных изображений духов в форме собаки, солнца, луны, паука, филина и т.п. Когда ребёнок заболевал, доставали эту связи коряков. Ульчи для защиты ребёнка от злых духов подвешивали к верхней части колыбели фигурку вороны из бересты, существовала и у северо-восточных этносов, в частности, подеревянную фигурку *Кольдями*, зубы и когти медведя и собаки [85. Д. 416. Л. 681].

лись на больших шаманских деревьях. У ульчских шаманов нялись собакой *енггули* [69, с. 118]. Возможно, представители ши сородичей. Как правило, сохраняемые им души размещасвященные родовые хранилища душ взрослых и детей охраэтой традиции ульчей вели свою родословную от первопред-В шаманской практике существовал статус родового шамана, в обязанности которого входили функции охранять ду-

96

ка, что и нанайцы рода Пассар, происходившие от красного

чи верили, что собака своим присутствием отгоняет чёрта. В бёнка, перед рождением следующего, ломали старый дом и на рождённого ребёнка. Если в ульчской семье один за другим умирали новорождённые дети, после смерти очередного реего месте (либо на соседнем участке) строили новый. Под несущие столбы каркаса дома подкладывали головы собак. Ульэтой же традиции оберегами служили клыки собак и медвегические ритуалы, направленные на сохранение жизни ново-У нанайцев, ульчей, нивхов и орочей зафиксированы мадей, подвешенные на люльку младенца [67, с. 227].

ительства жилого дома. Е.А. Крейнович описал ритуал, где му в двух последних столбах зимника. В летнике этой кровью мажут углы и места соединения матицы с подпирающими её жертвенной роли собаки придаётся главное значение. «...С целью обезопасить домочадцев от влияния нечистой силы на столбами. Голову собаки вместе с подложенными под нее лапками помещают снаружи над дверью, а иногда на задней стене одной из балок душат собаку. Кровью взятой из сердца собаки мажут пупок мужскому и женскому духу *хам кок*, живущедома и говорят: «...лежи, злой дух, если придет, лай злого духа У нивхов такой обряд отправлялся после завершения стросторожи» [22, с.49]

вязывали нитками из крапивы и собачьей шерсти руки и ноги ная собака и нитка из шерсти предохраняли детей и их родлям невесты дарили рабочего кобеля [83, с. 28, 132]. Подаренственников от присутствия недоброжелательных духов. Понайцев придавали большое значение. Совершая ритуал обручения, отец ребёнка-жениха перевязывал руку невесты ниткой из собачьей шерсти. Кроме того, отец или мать жениха обсосватанным детям. После отправления этого ритуала родите-Охранной функции собаки в свадебной обрядности у на-

97 Глава 2

бым смыслом. Обручённые дети часто воспитывались и вырастали вместе, такие пары отличались привязанностью друг добная практика в традиционном обществе наделялась осок другу до самой старости. Для формирования свадебного поезда нанайцы отбирали лучшие собачьи нарты. Нередко изготавливали специальные ными ремешками, бубенчиками, особенно нарядными выглябаки было обязательным [82, с. 141.] В свадебном обряде нивков мать невесты, провожая дочь, давала ей особую собаку, не считая собак, вошедших в калым [12, с. 99]. В проведении нанайской свадьбы одним из зрелищных эпизодов считался рибачьих упряжках. Когда невесту везут в дом жениха, участниности нанайцев не допускалось пересечение, перерезание дороги свадебному кортежу, так как такие действия могли нагиться о размещении и еде не только гостей, но и их собачьих нарты, которые обладали большим размером, чем обычные, док на собак надевали красивые ошейники, украшенные цветготовленными из кожи и пучков конского волоса (рис. 129, 130). Кроме того, в составе калыма и приданого наличие согуал преследования невесты на лодках, летом и зимой – на соки свадьбы совершают мнимое похищение невесты и отвозят её в дом жениха [35, с. 159]. В традиционной свадебной обрядвлечь несчастье на молодых [12, с. 92]. На свадьбу приезжато много гостей, и хозяева торжества должны были позабос широким сиденьем, в такой упряжке бежали самые сильные и быстрые собаки [34, с. 9]. Во время праздничных поездели собаки с надетыми на голову султанчиками *гараха*, изупряжек. Нарушение обычая гостеприимства осуждалось традиционным правом.

вали в обрядовых отправлениях как реальную собаку, так и Функция охраны хозяина, выполнявшаяся собакой с особым рвением, была перенесена первобытным сознанием в разнообразные сферы культуры. Нанайцы использо-

98

её абстрактные проявления. Известно, что традиционный ставлений было предельным. Поэтому анализ погребальных ляется важным предметом для исследования культуры и её погребально-поминальный комплекс отличается особой консервативностью, благодаря этому сохранение древних предритуалов нанайцев и использование собаки в их контексте явтрансформации.

ке рядом с погребением. На нее набрасывали шкуру лося или изюбря, а рядом втыкали небольшой флаг [35, с. 288]. Можно должала служить ему. У орочей в начале прошлого века был зафиксирован ритуал, во время отправления которого шкуру В традиционной культуре нанайцев вдова приводила на кладбище собаку, которую убивали и подвешивали на пался или изюбря связан с оленеводческим прошлым этой групки помогала хозяину добраться до загробного мира, где и прособаки подстилали под умершего [84. Д. 10. Л. 114]. Очевидно, отправление этого ритуала связано с представлениями о потусторонней жизни, где умерщвлённая собака обретёт живую предположить, что обычай набрасывать на собаку шкуру лопы нанайцев. Орочи во время отправления последних поминок убивали на могиле собаку: хунгарийские – палкой, самаргинские – душили в петле. Такие представления были зафиксированы у многих этносов, веривших, что душа убитой собаплоть и вновь станет служить своему хозяину.

рыми помечали место погребения удэгейцы, можно соотнести маньчжуров были распространены в отдельных случаях возбаки подобным образом относится к одним хронологическим рамкам. Название ритуальных стружек коктеля куаса, котоместили рядом с могилой в рассошину между двумя деревьями [84. Д. 10. Л. 38]. В погребальной обрядности тунгусодушные человеческие захоронения, возможно, погребение сочен погребальный обряд, в ходе которого убитую собаку по-У удэгейцев стойбища Нахтохоу в начале XX в. был отме-

66 Глава 2

гуальном атрибуте также прослеживается связь с охранной и зой скульптуре изображение собаки несет важную охранную с термином гуаса (удэг.) - «сучка» [84. Д. 10. Л. 38]. В этом рилгнальной функцией образа собаки. Как известно, в культо-

ли умирал кто-нибудь зимой, гроб ставили на вешала дэсцу и Одним из вспомогательных сооружений для покойного у находившихся там до ухода охотников на промысел. «...Есника» [90. Гаер. 1973. Л.43]. Отчётливо прослеживается связь ным пристанищем для гроба с покойником как символ ухода за – трансформация древнего погребального обряда, который сю, основная функция которой – хранение снаряжённых нарт, оставляли там до весны, пока не вернутся охотники с охоты, гак как часто в это время в деревне оставались одни женщины чтобы они могли проститься с умершим. Затем строили наземные погребальные домики кэрэн, туда перевозили покойпогребальной обрядности с промысловой деятельностью нанайцев. Лабаз дэсю для снаряжённых нарт становился временна вечный промысел. Возможно, такое использование лабананайцев служила специальная деревянная конструкция *дэ*и старики. Да и нужно было дождаться всех родственников, в большей степени сохранился у нивхов, использовавших нарты покойного для его перемещения к месту погребения.

Нивхи Сахалина называли такую собаку *прыск*и, а Татарского побережья – найбик. Как считает Е.А. Крейнович, в результате Погребальная обрядность нивхов связана с широким привлечением собаки: лучшая и любимая собака покойного стазселения души человека в тело собаки душа человека ограждается от козней элых духов. Собаку, получившую статус вместилища души умершего, нивхи держали привязанной к среднему кану, угощали лучшими блюдами и кормили из тарелки, т.е. относились к ней как человеку, которого она представновилась на некоторое время вместилищем души умершего.

жет удержать тормозом. Души убитых во время похорон собак хов, а в погребальной обрядности её статус сопоставляется с стра, после этого она получала статус прыски. У Штернберга зафиксирован обычай, в контексте которого собаку кладут на ки помогают ему. Если же умирает ребёнок, для него убивают везут душу покойного в *Млых-во* – селение мертвых [22, с.51– 52]. Многочисленные материалы свидетельствуют о присутляла. Вынос покойника из жилища осуществлялся на нарте, стой палки или тормоза по голове. В случае смерти взрослоной жизни он, как и прежде, занимается промыслами и соба-3-4 собаки, потому как большое количество собак он не смоствии собаки практически во всех жертвенных обрядах ниввпереди вели на привязи несколько собак, которые отправлялись вместе с хозяином в загробный мир. Отдельно привязанная к нарте собака шла с ней рядом вокруг сложенного когрудь покойника при выносе его на нарте из дому. Собак, когорых ведут впереди нарты покойника, убивают ударом толго мужчины убивают упряжку собак: считается, что в загробВозможно, погребальный комплекс нивхов является одним из проявлений обрядовой практики древнего автохтонного населения Приамурья, со временем частично утраченного тунгусоязычными этносами региона, и такая трансформация погребального комплекса у нанайцев произошла под воздействием многих внешних и внутренних факторов, одним из главных можно назвать мощное трансформирующее влияние китайской и славянской культур (государственные мероприятия, христианизация и др.).

Погребальная обрядность нивхов, ульчей и негидальцев, у которых собака становится вместилищем души умершего, имеет один исходный базис, уходящий корнями к древним амурским племенам. Например, ульчи верили в возможность связи души человека с собакой, как и нивхи, считали, что ду-

Глава 2 101

ша умершего может вселяться в собаку и находиться в ней некоторое время. Из числа наиболее любимых выбирали собаку паняу и привязывали её поводок к косе умершего. Считалось, что в результате этого отправления душа покойного переходит в собаку [67, с. 228].

Таким образом, собака как реальное животное, так и её мифологический образ широко представлены в ряде верований и ритуалов традиционного жизненного цикла нанайцев: охранительных предродовых и родовых, обрядах сохранения жизненной силы и души ребёнка, в свадебных, погребальных и поминальных ритуалах. Анализ использованных материалов показывает, что многие формы этих мировоззрений и культовой практики сохраняются до настоящего времени.

## 2. Роль собаки в промысловых ритуалах, культе природных объектов и священных животных

Собака как помощник человека в основных сферах его деятельности занимает значительное место в культовой практике. У нанайцев в ритуалах почитания хозяев тайги, гор, воды, отдельных местностей, хозяев животных широко использовалась собака как посредник во всякого рода взаимоотношениях между человеком и разнообразными духами.

К комплексу промысловой обрядности следует отнести почитание домашних святынь, его отправление являлось одной из важнейших церемоний. Утром, в день ухода охотника, его жена варила кашу из чумизы и совершала ритуал угощения охранителей жилища. Для этого она заполняла рыбьим жиром два углубления «лала насални — глаза каши» на поверхности каши в миске и ставила пищу перед столбами гуси тора и домашними сэвэнами дюли мафа и дюли мама. Охотник завтракал вместе со всеми, после чего ещё раз осматривал нарту. Затем совершалось ритуальное кормление собак юколой в жилище. Обычно нанайцы кормили собак на улице, лишь от-

правляясь на охоту, совершали кормление в доме [87. Д. 68

и помощь. Однако, несмотря на ритуал, охотник обязательно ды перед выходом на охоту и на месте промысла. Считалось Нанаец Б. Онинко перед отправлением на охоту внимательно ные обряды перед самым отбытием на промысел. Восхваляя «хозяина» нарты, можно было рассчитывать на его поддержку обязательным делать обряд-соглашение с хозяином нарты. ло многое, и нанайские охотники совершали умилостивительосматривал нарту и обращался с хвалебной речью к её духукозяину [87. Д. 68. Л. 251–256]. От прочности нарты зависебрал на время пути и промысла запасные части нарты и плот-Нанайские охотники совершали соответствующие обряницкие инструменты.

лового ритуального комплекса у разных территориальных чем другие территориальные группы, подверглись влиянию ка, чтобы получить расположение хозяина неба [66, с. 141]. К групп этноса. Так, верховские нанайцы в большей степени, ся переменами произошла и смена жертвенного животного. цы низовской группы в прошлом приносили в жертву рябчи-Прослеживается трансформация и особенности промысдуховной культуры маньчжуров. В связи с обозначившими-В этой роли стала выступать домашняя чёрная свинья [ПМА. 2001]. До начала XX в. у низовских нанайцев также отмечаетявились породы свиней со светлым окрасом, и традиция убивать в жертву черных свиней утратилась. В связи со сложившейся традицией для отправления жертвенных ритуалов выбирали петуха чёрного цвета. По данным А.В. Смоляк, нанайкомплексу промысловых ритуалов относится и ритуал *кэси гэ*ся использование свиньи чёрной масти в качестве жертвенного животного. Нанайцы для отправления жертвенных ритуалов специально выращивали свиней чёрной породы. Со временем местные свиньи выродились, а с приходом русских по-

103 Глава 2

лугури, который проводили при растущей Луне. Приносили в жертву домашнюю свинью, умерщвляли её ножом (стрелять ву отрезали, отделяли от шеи дискообразный кусок мяса, отрезанный кусок кожи надевали на голову свиньи. Голову устаиз огнестрельного оружия по традиции запрещалось), таким ливали в отдельные чашки трём изображениям Эндури, голонавливали на поднос вверх, рядом ставили отваренные внугренности и водку. Подпоясавшись, кланялись три раза каждому из трех изображений Эндури. На следующее утро жертвенное мясо давали попробовать каждому участнику обряда же образом убивали и жертвенных петухов. Кровь свиньи раз-[85. Д. 526. Л. 11–12].

пример, культ тайги, воды, медведя и тигра следует отнести к лу привнесённых из других культур животных относятся свиных нанайцев и по отношению к определённым культам. На-Таким образом, нанайских жертвенных животных следует классифицировать как заимствованных и автохтонных. К чиснья и петух, использование собаки считается сугубо амурским проявлением. Можно классифицировать жертвенных животаборигенному пласту культуры. Культ неба Эндури отличается довольно сложным происхождением, в нём много иноэтнических включений – тунгусских и маньчжурских.

При переезде на новое место охоты нанайцы совершали магический ритуал почитания хозяина соболей. Уложив наболя, которая висела несколько дней у огня, привязывал под задком нарт и говорил: «Ты будешь внутри норхон!» (соедини-Эти действия символизировали перенос фарта, удачи в прорты и надев ошейники на собак, старейшина брал голову согельные поперечные валики на концах нарт) [87. Д. 68. Л. 294]. мысле соболя с одного участка на другой посредством «перемещения» соболя в поперечную планку нарты.

гих коренных народов региона. Например, айны перед лов-Подобные промысловые ритуалы существовали и у дру-

Глава 2 часть туши собаки. Кровью смазывали деревянные палочки и баку в жертву духам перед соболиным промыслом и съедали стружки, обращались к небу и к духам за помощью [82. с. 439– чу (рис. 116). На голову жертвенной собаке клали петли для ловли соболя, затем приготовленное собачье мясо раскладывали кусочками на доске [86. Д. 4. Л. 3]. Орочи приносили со-440]. Негидальцы приносили собаку в жертву Небу, Солнцу лей соболей совершали жертвоприношение собаки духу *Бо*-Луне, прося удачи на промысле [82, с. 534]. 104

лись души утонувших собак. Чтобы задобрить их, бросали в ми действиями отгоняли образ виновной собаки, заставляя её не мешать промыслу [12, с. 36]. Одним из проявлений культа добных случаях устраняли, делали соломенное изображение собаки Куде, подвешивая его над очагом, в пасть вставляли куводы у уссурийских нанайцев были представления о пятнистой нерпе, считавшейся собакой хозяина моря Ламу индани Важное место в духовной культуре занимали отправления генских нанайцев виновниками неудачи на рыбалке считаводу ритуальную пищу (черемшу, корни амурского дудника, листья табака). Кондонские нанайцы причину невезения в посок высушенного хвоста или голову рыбы и били палкой. Этиритуалов культа воды, например сохранившиеся представления нанайцев, связанные с рыболовным промыслом. У нер-

вый участок охотники сначала обустраивали свой быт, после жают просьбы поделиться с ними дарами реки, леса. Угостив С приходом на промысел современные охотники во время ина реки, места. Слова обращения к духам просты, они отрахозяина водкой, охотник говорит: «Я приехал к тебе не один, ми вернулся домой» (ПМА. 2001). Пришедшие на промыслочего переходили к обрядовой деятельности. Делали три *сэвэ*обеда или ужина совершают жертвоприношение в честь хозядома остались дети. Помоги! Не дай, чтобы я с пустыми рука-

105 Глава 2

дывали пищу перед изображениями духов. Затем становились на колени перед восходом солнца, просили счастья, кормили *на бучуэн*. Выносили водку, настораживали капканы и расклагайгу, хозяина воды, горы [ПМА. 2001].

че сообщали сородичам, варили кашу из проса, убитую дичь К промысловой обрядности относится и ритуал, который капканы. Попавший в капкан зверь считался законной добычей мальчика, знаком состоявшегося охотника. О первой удапроводили в честь первой добычи нанайского мальчика. Дадинского нанайца К.М. Бельды впервые взяли на охоту в возрасте четырёх лет, с помощью отца он впервые насторожил и звали всю деревню на угощение от имени нового охотника. гости дарили орудия труда и желали промысловой удачи моподому охотнику [ПМА. 2001].

Нанайцы верили, что в этом случае появляются вредоносные В комплексе промысловой обрядности следует выделить жении момента рождения, смерти человека или собаки один из сородичей предупреждал криками о случившемся. Если момент перехода умершего в иной мир заставал охотника за укладкой нарты, он немедленно перетаскивал её подальше от дороги, по которой могут ходить родственники покойного. Чаще всего нанайцы перемещали нарты в сторону от реки, к амбарам, ставили их на открытую площадку амбара или ка или собаку из жилища с умершим. Кроме того, проезжавших мимо охотников предупреждали об опасности, и им присилы, способные помешать охоте, в частности промыслу соболя, особенно в случае открытых дверей амбаров с промысловыми принадлежностями. Поэтому при очевидном прибли-Обязательно дежурили около нарты и не подпускали человепредставления, в которых проявляется отрицательное влияние женской крови, а также крови ощенившихся собак или кошек, попавшей на промысловый инвентарь [85. Д. 526. Л. 14]. тод нее, покрывали парусом, подкладывая края под полозья.

106

ходилось искать ночлег в другом месте [87. Д. 68. Л. 252–253]. Никаких очистительных обрядов не требовалось, так как считалось, что вредоносное действие проходит само через трое суток. Таким образом, факт рождения и смерти становился непреодолимым препятствием для промысловиков, заставлял их тщательно охранять снаряжение, что со временем переросло в своеобразный промысловый культ.

ведя и собаки говорило об исполнении ими схожих обрядовых мя проведения поминального ритуала. Конечно же, медведь в и в материальном плане, например медвежья упряжь, лишь с зяин медведей – огромный медведь с девятью горбами. Ему подчинялись остальные таёжные медведи, считавшиеся его тыми мушками над глазами, у удэгейцев она называлась *тэхи* дается функционированием в нивхской ритуальной практике Родство образов собаки и медведя прослеживается не только в духовной культуре, этот аспект отчётливо прослеживается собаками. Используемое в обрядовой практике нанайцев культовое название медведя *Тэхи* соответствует названию мифиния зафиксированы и у удэгейцев [84. Д. 39. Л. 27]. К универсальным воззрениям относятся представления о собаке с жёл-[85. Д.446. Л. 124]. Наделение одним ритуальным именем медфункций, возможно, поэтому традиция допускала в некоторых случаях замену одного животного другим. Это подтвержпредставлений, где собака нередко заменяла медведя во вреверованиях и ритуалах является более значимой фигурой, однако собака, тем не менее, часто играет основную роль, являлясь проводником, важным связующим звеном с миром духов. гой разницей, что хомуты и цепи изготовляли из металла, толческого медведя *Тэхи* – собаки *Эндури.* Подобные представле-Одним из символов тайги *дуэнтэ* у нанайцев является хостой кожи и других прочных материалов (рис. 57, 114, 115).

На ритуале почитания медведя у нанайцев старейший из гостей, получивший голову медведя, соблюдая древнюю тра-

Глава 2

дицию обязательного возвращения дара, отдавал хозяину медведя собаку [82. с. 499]. Соблюдение этого ритуала зафиксировано практически у всех групп нанайцев. Особым смыслом наделялся этот ритуальный подарок, учитывалась символика окраса щенка –дарить именно чёрного. После отправления ритуала щенок получал имя Сельпё, нанайцы были убеждены, что он впоследствии непременно станет медвежатником [ПМА. 2001].

У сахалинских айнов были зафиксированы аналогичные обычаи. Например, охотник, поймавший медвежонка в тайге, отдавал его в дом уважаемого сородича и получал взамен кроме обычной платы собаку, чаще всего суку [45, с. 52]. После пиршества старики следили, чтобы собаки не грызли кости медведя. Нарушившую табу собаку убивали.

ли снятую с головы медведя шкуру, его лапы и кости в специальных ритуальных амбарах, находящихся в тайге. Сверток со священными частями медвежьей туши подвешивали под крыбак чёрной масти (три или девять), надрезали им уши, кровью мазали сверток. Этот ритуал осмысливался как жертвоменных нанайцев сел Н. Халбы, Кондон, Дада использование цев традиция убивать жертвенных собак ушла в прошлое, реальное убиение заменили символическим. Жертвоприношение редуцировалось в урезанную форму, заключавшуюся в действиях - делали небольшие надрезы на ушах избранных собак, выступившую кровь собирали на стружку. Низовские нанайцы селений Верхняя Эконь, Хумми, Кондон хранипей амбара, в котором хранили и другие атрибуты медвежьего праздника. В определённое время к амбару приводили соприношение хозяину тайги [66, с. 149] (рис. 117, 121). Полезые сборы автора также позволили зафиксировать у соврекрови чёрной собаки на отправлении ритуала почитания медведя пурэсиури. Кровью собаки пропитывали немного тальни-В современных отправлениях медвежьего культа у нанай-

дя на празднике убивали собаку ударом палки по голове, а самаргинские орочи жертву удушали в петле; негидальцы к репе [85. Д. 526. Л. 5]. Орочи, нивхи и ульчи жертвенных со-1930-х гг. уже иммитировали ритуальное убиение собаки [6, несения в жертву собак есть у Л.Я. Штернберга [88. Д. 4. Л. 87]. бак, проводников души священного медведя, душили в петле. Хунгарийские орочи сразу же после умерщвления медвес. 89–90; 8, с. 237]. Подобное описание нивхского ритуала приковых стружек или кусочек мха и затыкали им отверстие в че-

почитания медведя, в том и другом случае традиция убивать найцев произошли значительные перемены. Существенной трансформации подверглись погребальный комплекс, культ житком стало символическое пролитие крови из уха, в неко-Таким образом, к концу XIX в. в духовной культуре нажертвенных собак перестала быть жизнеспособной. Её переторых случаях традиция позволяла замену медведя жертвенной собакой. Ритуальная практика, связанная с жертвоприношениями, нашла отражение в мифологии нанайцев, текст, записанный Е.А. Гаер, является подтверждением этого.

**К** ... В орона-мать и мать сохатого жили. Со своими детьсядь». «Хорошо!» Пошёл садиться. Сел. Сохатый сел: «Дедушка, с хорошими мыслями выходи!» Медведь: «Хо, Хо!» Сохатый на спину медведя прыгнул. Убил. Сын ворона за сучкой сбегал. Запряг в ми, сыновьями. Жили, жили. Сохатая со своими детьми пошли на охоту. Нашли берлогу. Вернулись. Приглашают рит: «Ты сын чужого не из их рода, иди, перед входом в берлогу талкивает, а сам клюёт мясо медведя. «Это, что такое?» Сохатый сына вороны: «Пойдём, мы нашли берлогу». «Ладно, ладно, идги можно, можно, можно!» Собрались, пошли. Сын сохатого говонарту, погрузили медведя. «Ворон ты толкай». Ворон сзади подего прогнал. Сохатый один притащил. А ворона, кружа над другим местом, возвращается. Стыдно. Това к своему дому пришел,

109 Глава 2

притащил медвежьего мяса, притащил много. Варят медвежье мясо, сало и всё другое. А вороний сын убил свою сучку. Кричит: «Мама, гак, гак! Большого медведя я убил, гак, гак! Заноси, гак»! Мать смотрит, их собака. «Э, да это голова нашей суки!» «Ма, гак, стыдись! Медведя голова скажи! Медведя голова скажи, гак!» Потом: «Энэнэ! Суки лапы, гак»! «Мам, так стыдно! Медведя лапы, скажи, гаꦻ

вязала. «Мам, гак, гак! Давай солнце и луну возьмём и, обидясь, уйдем!» Сын-ворон луну взвалить на спину не смог, ворона-мать Что делать, одно дитя, стыдно! Мать това пошла, пригласила ворону-мать. Пришла ворона. «Ой – ёй!», мать това не успевает Ворона ворует мясо, клюёт. «Отстань!» взяла ворону волосами привязала к её сыну. «Конг, пэтэнг, тэктэс!» Ворона-мать разсолнце взвалить не смогла. Так обидясь, они ушли ни с чем» [90. Laep. 1975. Jl. 74-75].

пользования собаки, заменяющей медведя. Среди нарушений градиционных норм поведения, преступлений героев мифа В тексте приводится пример отступления в отправлении ритуального этикета героями сказки. В сюжете вместо медвеця используется сучка, таким образом ставится проблема исодним из осуждаемых в нанайском обществе поступков являлось убиение собаки, часто эта утрата расценивалась как погеря близкого родственника. Кроме того, героями сказки быта предпринята попытка украсть светила, как известно, такая роль была отведена мифологической собаке. нивхов, ульчей, негидальцев в культах погребального комплекса, в том числе и в культе почитания медведя, в некогорых случаях также предусматривается использование собаки как вместилища души умершего.

лелей, что свидетельствует о высокой степени близости этих ульчей и нивхов прослеживается ряд этнокультурных паралобласти ритуальных запретов в обрядности нанайцев,

культур. У нивхов за нарушение табу на месте проведения медвежьего праздника виновник должен был уплатить штраф в виде лохматой собаки лук. Такую же собаку нивхи убивали как «заместителя» медведя при возведении ритуальных медвежых построек [82, с. 313–314]. Лохматая собака луку занимает одно из значимых мест в мифологии и обрядовой практике нанайцев, нивхов, ульчей и удэгейцев.

О популярности образа лохматой собаки в традиционной культуре нанайцев говорят некоторые мифологические примеры. В нанайской мифологии сохранились представления о водном драконе, в числе помощников которого есть собака Лу-ку [69, с. 79]. Лохматая собака с длинной шерстью имеет сходство с медведем, кроме того, часто она крупного телосложения. Эти признаки являлись главными причинами её значимости в ритуалах, связанных с образом медведя (рис. 18, 19).

Исследователи отмечали развитый культ медведя у нивхов, в котором собака использовалась не только в качестве жертвенного животного – в этой культуре образ собаки широко применялся во многих сферах обрядовой практики. Наблюдались попытки реконструкции менее сохранившегося культа медведя и у нанайцев. А.В. Смоляк на материалах собственных полевых исследований выдвигает гипотезу о заимствовании нивхами собаководства у тунгусоязычных этносов Амура. Опираясь на некоторые аспекты нивхской модели медвежьего культа, следует отметить, что при привнесении того или иного заимствованного элемента культуры и его адаптации внутри этноса появляется особый вид обрядности, представляющий собой комплекс основанных на местных и заимствованных традициях. Известно, что заимствованный пласт культуры может сохраняться и в первоначальном виде.

Параллели в культах медведя у нанайцев и нивхов прослеживаются и в традиции смолить череп и кости медведя, придавая им «первоначальный вид», т.е. естественный чёр-

Глава 2

ный цвет [88. Д. 4. Л. 134].Отправляя ритуал пурэсиури, нанайцы чернили череп медведя в дыму кедровых стружек, чередуя светлые и темные полосы, придавая ему цвет шерсти. Сбоку в черепе пробивали отверстие, откуда палочками доставали мозг и угощали всех присутствующих. Маленьким мальчикам смазывали медвежьим жиром темя, чтобы они стали охотниками-медвежатниками, наделяясь промысловыми способностями медведя [85. Д. 526. Л. 5]. У нанайцев и нивхов сохранился одного семантического значения ритуал –отдаривания собакой за медвежье мясо с костью. Гость праздника, съев мясо медведя, должен был отослать кость обратно вместе с собакой. Подобный обмен происходил и в случае осквернения медвежьего черепа «...если сучка соседа грызла голову медведя» [88. Д. 4. Л. 123–124].

В обширном комплексе медвежьего культа большое значение имели состязания на собачьих упряжках. Являясь неотъемлемой частью амурской модели медвежьего праздника, наряду с захватывающим зрелищем состязания были своего рода своеобразным рынком элитных собак. Амурские каюры задолго до состязаний начинали к ним щательно готовиться: отбирали лучших собак, подготавливали нарты, упряжь, место для предстоящих бегов.

Собачьи бега на медвежьем празднике состояли из нескольких видов состязаний. Наиболее зрелищными и захватывающими были соревнования на больших собачьих упряжках. Не менее популярны и индивидуальные состязания на самую быструю и выносливую собаку, часто взрослые соревнования чередовались с детскими и юношескими [82, с. 536].

В нивхском культе медведя среди многочисленных ритуальных отправлений отличался своим многообразием комплекс спортивных состязаний. К числу наиболее интересных следует отнести забеги собак с целью выявления лучшей из них. Собак впрягали в общий потяг амурского типа. Этот

113

112

лучших собак. На третий день устраивался последний забег, в томещали стружки *инау*. Впереди запускали уже двух собак ках. По-прежнему судьи отбраковывали худших и выделяли зом в рамках медвежьего праздника у нивхов осуществлялся отбор и чествование лучших собак. Подобные состязания бызанного с культом медведя. Забеги с участием собак радовали собак упряжки. По окончании забега такую собаку выпрягали еивания в упряжке собак становилось меньше. Упряжку вновь привязывали к стартовой ёлочке, в нарту усаживали мальчика лет шести, который проезжал на ней по всему маршруту. Следующим этапом был бег без нарты, вместо нее к концу погяга привязывали шкуру с медвежьей головы. Внутри шкуры ли одним из проявлений древнего обрядового комплекса, свяи волновали людей, были приятны духам. По некоторым данным, в последний раз состязания на собачьих упряжках про-Следующий день начинался подобным образом. После откотором соревновались лучшие собаки [22, с.38]. Таким обраи уже не допускали к состязанию. нивхи вводили собак в дом, усаживали на кан и окуривали их дымом брошенных в очаг зелёных веток ели. Считалось, что вид состязаний назывался *кан лекрд*, что в переводе означало «играть в собак», его проводили на льду залива, невдалеке от гут по направлению к дому хозяина праздника. Перед стартом ке по направлению к финишу, в нарту садился каюр, который воткнув между колышками нарты тормоз, подавал команду гок и украшенной стружками *инау.* Причём начало и окончание забега всегда располагалось таким образом – собаки беком ели. После этого их выводили из дома, впрягали в длинли маленькую нарту. Упряжку привязывали к стартовой елочли потяг. Вторичная команда приводила собак в возбуждение, дома хозяина медвежьего праздника. Старт и финиш обозначали, ставя в этих местах по ёлочке, очищенной от нижних веперед состязанием собакам полезно дышать смолистым запаный потяг и подводили к старту. К концу потяга привязывасобакам «Та, та». Услышав команду, собаки сильно натягиваи они начинали ещё сильнее тянуть нарту. Удерживаемая тор-

ги, возвращались человеку промысловой удачей. Роль собаки Умилостивительные обряды, посвящённые хозяину тайв культе медведя особо значима во взаимоотношениях с образом хозяина тайги – мифическим медведем, является связующим звеном между мирами духов и людей.

ского края [85. Д. 446. Л. 115]. Эти гонки не были связаны с

культом почитания медведя.

вали за ремень. К ошейнику завязывали длинную верёвку, к

скали на площадку собаку, которую до этого времени удержи-

валась на месте. Обслуживающие соревнование люди выпу-

мозом каюра и зафиксированная к еловому стволу нарта оста-

одному концу которой прикрепляли чёрную рукавицу. Собаку

спускали с поводка, и она устремлялялась к финишу, волоча

рукавицу по снегу. Такое начало являлось стартом для упряжки. Каюр, отвязав от ёлочки потяг и вытянув тормоз, отправлял вслед за убежавшей собакой ках упряжку. Растянувшись

цепью вдоль всего маршрута, наблюдатели внимательно следили за бегом собачьей упряжки. Своеобразным индикатором скорости собак служил поводок, сила натяжения которого означала – собака тянет нарту хорошо или отстает от других. Если ремешок ослабел, значит собака отстаёт от лучших

водились в 1959 г. в с. Богородском Ульчского района Хабаров-

Одно из главных мест в комплексе верований и ритуалов нанайцев занимает культ тигра амбан. Согласно мифологии верховное божество низовских нанайцев Найму Эндур создало людей, зверей и насекомых, запретило людям трогать тигра 69, с. 16]. В иерархии нанайского пантеона божеств и духов образ тигра сопутствует верховному божеству Эндури, у которого тигры являлись его собаками. Тигр – наместник *Эндур*и,

Глава 2 его божественная неприкасаемость крайне редко нарушалась нанайцами. Почитая эту традицию, перед промыслом нанай-114

цы приносили тигру в жертву собаку [82, с. 429]

ся тигр *Лао-Ху.* Вход в жилище бога сопки охраняют тигры. У подобной функцией наделены собаки, которые сидят около его трона [84. Д. 106. Л. 1]. В удэгейских представлениях об сар А.Н. Липским в 1936 г. в с. Дзярмя был зафиксирован миф другого божества удэгейского пантеона *Дян-Чжен-бао* (барс) ны в мифологии нанайцев. К примеру, у нанайцев рода Пасо происхождении рода. В контексте мифа есть мотивы обрядовой практики, связанные с принесением в качестве жертцев. Ими почитался *Сан-Син-и –* бог сопки, его собакой считалэтом божестве и его окружении прослеживается маньчжурокитайское влияние, тем не менее, они основаны на автохтонных воззрениях, связанных с образом тигра. Такие представления, связанные с образом тигра, широко распространевы железной суки тигру с целью сохранения жизни основопо-Похожие представления бытовали в прошлом у удэгейложнице рода.

щая сучка осталась. Однажды этот старик в тайгу пошёл. В К ... Тогда образовалось небо, когда застыла земля
К ... Тиз шишки (шишки малины?) двое, одна жендились. Было это на Мари (деревня напротив Уксуми), там ли. Только один старик остался, одна маленькая девочка грудью кормит. Старик не взял. Сам (тигр) грудью кормит. Так один год грудью кормил, один год почти прошёл. Один щина, один мужчин развились. От них люди Фусхар пложивя, в дереревне 70 домов потом было. От оспы умирав люльке, одна собака-сучка, железная сучка, в тайге ходягот день пришёл. Девочки нет. Потом ищет. Увидал – вблизи дома ильм (дерево). Под ним прадедушка – старик (тигр) год кормил. Силы свои не нашедший, старик собаку схва-

115 Глава 2

сон даёт: (конда) Эта девочка большая 17 лет станет, люди с мужем просить придут – отдай, ничего не проси. К людям через два года, ещё один, мальчик, найдётся. Ты того себе ря хватает. Прадедушка старик тому старику сон дал: Ты не сердись за убийство твоей собаки. Потом тому старику пойдёт – ребёнок родится. Сначала девочка родится. Затем тил «прадедушка – старик» потом той силой таежного звепроси – корми» [87. Д. 32. Л. 65]

**>>>>>>>>>>>>>** 

цедушка-старик» в течение одного года кормил ребёнка, дав ему путь в дальнейшую жизнь, находит отзвуки в реальной жизни нанайцев. Довольно часто тигр приходил к человече-Образ «железной суки» в родовом предании Пассар наделён ролью жертвенного животного для основателя рода тигра, что говорит о её высоком статусе как посредника между людьми и Эндури. Мифологический сюжет, где тигр «праскому жилью за собаками. Как правило, в мифологии взаимоотношения тигра и человека происходят во сне.

да Бельды - Актанко считают себя прямыми родственникали непосредственными потомками тигра амбан хала. Актаншал погребальный обряд, являвшийся одновременно ритуасвязанные с тигриным происхождением. Подразделение роми тигра [39, с. 403, 407]. У орочей лишь представители рода Еминка претендуют на особое родство с тигром, хотя относятся к нему как к сородичу [6, с. 96–98]. Когда низовские нанайцы случайно или преднамеренно убивали тигра, они обращались за помощью к нанайцам рода Актанко, которых считако направляли старого человека, который по приезде совер-Нанайцы Бельды и Одзял сохранили родовые предания, лом примирения [ПМА. 2001]. В качестве жертвенного животного использовалась собака.

В культе тигра у нанайцев, негидальцев и орочей есть некоторые непринципиальные разночтения, но в целом ри-

туальный комплекс этих этносов имеет один исходный базис. Например, негидальцы после убиения тигра в результате кровной мести или по роковой случайности хоронили его как человека. В аналогичном обряде представители рода Самар строили погребальный домик, но не укладывали тигра по горизонтали, а ставили на лапы, поддерживая подпорками [74, с. 121]. В отправлении погребального ритуала тигра у нанайцев было принято убивать собаку, душа которой служила и помогала божественному зверю, сопровождала его на лунную землю к духу-хозяину тигров.

У негидальцев считалось недопустимым забирать добычу тигра, за что тот жестоко наказывал. Однажды негидальцами были найдены и съедены олени, которых добыл тигр, после чего тигр наказал людей задавив четырех собак, лишь после пятой съеденной традиция позволяла им убить зверя [74, с.121].

В конце XIX в. культ тигра сохранялся у нанайцев и эвенков бассейнов рек Тунгуски и Урми. К тигру они обращались с просьбами о сохранении жизни, о даровании добычи. Нанайцы считали – кто поднимет оружие на тигра, обречён на большие несчастья. В случае, когда тигра находили мёртвым от стрелы самострела, его останки помещали в специально сооруженный высокий деревянный домик, чтобы в ответ на их молитвы тигр никогда не нападёт на людей. Нанайцы верили, что тигр может наказывать людей за грехи, давя их собак [86. Д. 104. Л. 16–17]. В духовной культуре ульчей сохранились верования о водном тигре, который мог утопить человека, но он же давал рыбу, поэтому его почитали и делали всё, чтобы умилостивить. Ритуал отправляли таким образом: сначала в воду бросали хвосты кеты для его собаки Луку и лишь после этого предлагали пищу самому тигру [69, с. 79].

Народы Амура крайне редко входили в конфликт с тигром. Например, в культуре орочей в прошлом сохранялись пред-

Глава 2

ставления о тигре *хунгузе* (*пуосты*), которого считали отбившимся от своего хозяина, как бывает иногда с собакой, она дичает. Тигра, убившего человека, орочи называют *хунгузе* (*пуо-сты*) [14, с.155]. Таким образом, роль собаки в культе тигра отчётливо проявляется у нанайцев. Часто встречавшиеся случаи похищения тигром собак нанайцы воспринимали как его законную добычу. В случае жертвоприношения собака считалась посвященным жертвенным кивотным, например при захоронении тигра или жертвоприношении собаки для получения промысловой удачи, и т.д.

Значение, которое придавали нанайцы культу огня, нашло отражение в их фольклоре, где широко распространены сюжеты, связанные с ритуалом кормления хозяина огня. Эта ритуальная практика, вероятно, несёт в себе отголоски древней охотничей промысловой обрядности, у многих народов распространены верования, связанные с поклонением огню.

Как и в прошлом, нанайские охотники по приезду на место охоты совершают умилостивительный обряд, посвящённый хозяину огня Подя. При этом они считали, что Подя приходит вечером и ему нужно зажечь огонь, угостить и попросить удачи [85. Д. 526. Л. 12–14] (рис. 119). В мифологии орочей сохранился сюжет, где неудачный промысел для охотника стал поводом для ссоры с Пудзя. Устраивая угощение для хозяина огня, он внезапно начал ножом наносить удары по костру и поранил бросившихся на угощение детей Пудзя, за что тот наказал охотника болезнью. В орочском тексте говорится о том, что для спасения охотника шаман предложил ему совершить умилостивительный ритуал, для чего ему необходимо изготовить ритуальные фигурки в образе собаки. Лишь после отправления необходимого ритуала охотник излечился [7, с. 82]. Нужно отметить, что в обрядовой практике орочей со-

хранился архаичный пласт культовых отправлений, прежде всего, связанный с жертвенным убиением собаки. Традиционная промысловая обрядность нанайцев оказала влияние и на русских охотников, промышлявших зверя. Такие случаи были нередки и часто связаны с представлениями о хозяине огня, его возможностями наделения человека промысловой удачей.

 Общение между охотником и Подя происходило во сне. Подобный случай освещен в фольклорном тексте, записанном автором у Гейкера Н. В.

Фыстро собирался на охоту и не взял с собой водки, а когда приехал на место промысла, ночью увидел сон – много народу в избушке – все угрожают, недовольны, что не привёз водки и не угостил Подя. Пришлось быстро возвращаться домой за водкой. Когда угостил хозяина – всё сразу нормализовалось, перестали сниться дурные сны, и добыча не заставила себя ждать». В другой раз случилась подобная история с этим же охотником. «...Снится плохой сон: идёт такой старичок как Иван Торакович, встал возле двери и говорит: Си пиктэ хон тай се, если захочу я, и убить тебя могу! Я проснулся и поспешил домой. Когда пришёл домой рассказал матери, она дала мне маленький серебря-

Глава 2

ный *сэвэн эдехэ* и велела носить на охоте. Когда пришёл на промысловый участок, то никто уже не снился и больше не мешал. Теперь после этого случая до сего дня всякий раз отправляю этот обряд» [85, Д. 526. Л. 12–14].

Охотничий амулет *эдехэ* связан с образом собаки – сторожевой, поисковой, её функцией в фольклорном произведении, в наиболее напряженных эпизодах *эдехэ* превращался в собаку.

Сохранившиеся в культуре нанайцев остатки некогда развитого культа *Подя* не донесли обряда с участием собаки, несомненно, присутствовавшей в древнем изначальном варианте. Налицо трансформация жертвенной обрядности нанайцев, связанной с культом хозяина огня. Бесспорно, как и другие таежные духи, Подя имел в своём подчинении духов-собак. Культ огня у тунгусо-маньчжуров широко распространён, при этом у всех этносов Приамурья он сохраняет терминологическое и ритуальное родство.

Наиболее сохранившийся культ огня зафиксирован у удэгейцев. Охотясь, удэгейцы не позволяют себе ругаться на кабанов. Они боятся *Пудза*, который может услышать и передать кабанам, которые будут искать случая, чтобы отомстить. Подобные запреты объясняются близостью этого животного с хозяином промыслового участка. «*Пудзя адзани* имеет вид человека, и собака у него кабан» [84. Д. 28. Л. 75]. В представлениях удэгейцев дух *Пудза* многообразен, велико число его территорий, которыми он владеет. При этом он часто предстает в виде совершенно неожиданных существ. Например, удэгейцы считали земляную жабу *Пудза инаини*, т.е. собакой *Пудза*. В связи с этим трогать её было запрещено, ослушавшему запрет грозила болезнь [84. Д.27. Л.254] (рис. 119, 122). К другой категории таёжных духов относится пантеон удэгейских духов, где главенствующее место занимает дух *Опку*. В представле-

ниях удэгейцев он в виде человека, живущего в лесу на высокой горе, средних лет, имеет одну руку и одну ногу, в руке держит копьё и стрелы, пешню, на нём шапка из живого зайца – это его собака. На шапке снежный ком. Лицо красное, покрыто шерстью. Следующий по значимости дух Уолке, предстаёт в виде карлика с чёрным лицом. Одежду носит из шкуры кабарги. На привязи у него кабарга, которая является его собакой. Дальше следует Багдине. При нём стрелы и лук, палка для лыж тыне. Люди часто видят его [84. Д. 27. Л. 248]. Представленные духи имеют в качестве собак разнообразных животных, вероятно, статус «собаки» играл роль как показатель значимости и идентификации в их иерархии. В культовой скульптуре удэгейцев одно из важных мест занимает изображение духа-хозяина местности Фудза, собакой у него служит леопард ярга (рис. 119).

Своими корнями эти ритуалы уходят далеко в прошлое. В представлениях нанайцев было принято считать, что от них во многом зависела промысловая удача охотников, а подчас найцев сохранилась вера в сверхъестественные свойства г. К промысловой обрядности нанайцев относится и культ мысловые участки нанайцы угощали священные скалы для что могла остановить собачью упряжку на бегу, если охотник не совершил должного ритуала [32, с. 45–50]. В преданиях налеет [2, с. 247] (рис. 23, 42). Традиционной культурой в подобпочитания хозяев гор, скал и других природных объектов. жизнь и смерть. Так, при следовании упряжек на дальние прополучения удачи и счастья. Некоторые из этих скал, например г. Пиухэ на р. Уссури, обладала такой магической силой, Нэвэн, что находится в бассейне р. Копи. Считалось, если собака долго лает, очутившись на этой горе, то неминуемо оконых ситуациях смерть собаки воспринималась как приношение её в жертву хозяину горы.

Глава 2 121

Кондонские нанайцы особо почитали хозяев скал Када-Хачан, Мория, Кайласон, могущих наделить их промысловой удачей, и отдавали им при следовании на промысел должные почести: охотники угощали табаком и водкой старую женщину, хозяйку сопки Када-Хачан (оз. Эворон), и просили у нее благоприятной погоды на воде «...угощали медвежьим жиром, чтобы вода была гладкой как жир». Нередко после ритуала озеро успокаивалось [85. Д. 526. Л. 34–35]. Такие обряды охотники отправляли всякий раз, находясь в непосредственной близости от объекта поклонения. Верховские нанайцы при переходах на нартах обязательно останавливались около святых мест, совершали обряд жертвоприношения, наливали водку, завязывая на деревья тряпочки в качестве подарка сверхъестественным силам и объектам [85. Д. 526. Л. 12–14]. В культе природных объектов отмечается близость подобных отправлений у всех территориальных групп нанайцев, в целом у этносов, населяющих Амуро-Сахалинскую историко-этнографическую область.

В жертвенной обрядности, связанной с культом медведя у нанайцев, собака выполняет роль проводника души медведя, где отмечена сложная система ритуальных отправлений. В нивхском культе медведя зафиксировано многообразие спортивных состязаний собак разных хозяев с целью выявления лучшей из них. Подобные состязания при забеге собак являлись одним из проявлений древнего обрядового комплекса.

В иерархии нанайского пантеона божеств и разнообразных духов образ тигра сопутствует верховному божеству Эн-дури. Тигр – наместник Эндури, его божественная неприкасаемость крайне редко нарушалась нанайцами. В знак почитания тигра перед промыслом нанайцы приносили ему в жертву собаку. В нанайской генеалогии роды Актанко, Бельды и Одзял ведут своё происхождение от тигра, об этом они сохранили родовые предания. Жертвенная роль собаки в культе ти-

гра отчётливо проявляется у нанайцев. Собаку умерщвляли, отправляя обряды при захоронении тигра, с целью получения промысловой удачи и т.д.

Культ огня, представленный у тунгусо-маньчжуров хозяином огня *Подя* (нанайцы, ульчи), *Пудзя* (удэгейцы, орочи) имеет давнее происхождение и представляет собой древний культурный пласт. Таким образом, в поклонениях огню, культе животных, ритуалах почитания природных объектов образ собаки благодаря её особому чутью становился своеобразным индикатором отношений хозяев с людьми.

#### 3. Собака в нанайском шаманстве

мировоззрения нанайцев и ритуалах шаманов. Важная роль на оленях [79, с. 13; 62, с. 14], из родов Мориал и Джаксор – на автохтонные корни. Нужно отметить, что роды Киле и Самар Образ собаки активно функционировал во многих аспектах мар, Киле, Донкан и Удинкан отправлялись в загробный мир ванием для вывода о том, что данный нанайский род имеет гунгусского происхождения, которые не имели собственных поминальной обрядности. На последних поминках *каса* предшие шаманы отвозили в загробный мир, запрягая разных животных. Например, души нанайцев из родов Юкаминка, Салошадях, Одзял и Хэджер – на собаках [62, с. 14]. Эти сведения могут служить источником для определения тунгусского, монгольского, маньчжурского или солонского происхождения перечисленных нанайских родов, где также присутствует местный автохтонный пласт. Использование собак в транспортировании душ умерших в загробный мир является оснособаке отводилась нанайскими шаманами в погребальноставителей разных территориальных групп нанайцев болькаса-шаманов, поэтому они приглашали шамана-чужеродца.

Для ориентации в мистическом пространстве нанайские шаманы имели особые карты, где кроме прочих объектов бы-

Глава 2 123

ли нанесены места расположения «расселения родов» в загробном мире *буни*. На одной из них обозначены дороги к местам поселения обитателей загробного мира: справа-дорога рода Килэ, следом направо – Заксор, направо – Белды, Онин-ка, Гэйкэр, Тумэли, Посар-Одзял, Хэзэр. Также отмечены места остановки шамана для смены ездовых собак на птицу *Кори*, места, откуда слышен лай собак и т. д. Шаманская дорога в загробный мир напоминает схему реки с множеством рукавов. Каждый рукав – это дорога отдельного рода. Скорее всего, такие карты являются проекцией традиции реального перемещения нанайцев по руслам рек.

Анализ шаманских верований, связанных с погребальной обрядностью нанайцев, сопоставления с представлениями тунгусо-маньчжурских этносов привели к выводу об универсальных мировоззренческих категориях. В традиционной культуре есть представления о собаках загробного мира, собачьем буни, собаках, охраняющих вход в буни, и др. Подобные аналогии есть в античной мифологии, где вход в мир мёртвых охранял пёс Цербер.

Важным атрибутом последних поминок являлась специальная шаманская нарта. А.В. Смоляк считала, что наличие такой нарты очио, предназначенной для перевозки душ умерших, служило одним из важнейших признаков квалификации каса-шамана (рис. 123). Такая нарта передавалась по наследству от каса-шамана предка. Квалификацию шамана мог определить ясновидящий тудин. Шаман демонстрировал ему свою нарту для перевозки душ в загробный мир. Нередко такая нарта доставалась новому шаману в плохом состоянии, и он в присутствии тудина её ремонтировал, используя кости кита; Тудин контролировал этот процесс. Одновременно сверхъестественные способности тудина проверялись шаманом [69, с. 49]. Силу тудина нанайцы нередко связывали с понятием этугдэ, означавшим особого духа, караульщика, охранителя

человека. Низовские нанайцы называли его этумди – сторож, часовой [43, с. 537] или диулимди, т.е. ведущий. По-нанайски этумэчи – беречь, оберегать кого-либо. Духа этугдэ имел каждый тудин, но из шаманов лишь немногие. Обычно этот дух сидит на плече у человека и охраняет его. Если злой дух подкрадывался сзади, то дух предупреждал хозяина об опасности. В образе черной собаки этот дух охранял сон человека [69, с. 50].

уставших седоков и собак [69, с. 161]. Каждый нанайский род имел свой путь в буни, отправляющий ритуал, касаты-шаман обрубание связи покойного с благополучием живых. Далее на ней чужих душ. После этого шаман привязывал покойника к ритуальной нарте, укладывал его вещи, поправлял упряжь собак [43, с. 179]. Шаман, камлая, усаживал деревянные куклы вратностях пути, остановках на отдых и сон, кормлении ухой ных приготовлений шамана перед дорогой осуществляется шаман садится на нарту лицом к покойнику, привязывает его к нарте, укладывает вещи покойника, затем поворачивается вперед, привязывает потяг луксур, держит его, таким образом няет причину. Затем следует непосредственное движение по но привести ритуал последних поминок, который совершал комился с предстоящей дорогой, изучал её с шаманского дерева, занимался предсказаниями, затем стрелял из лука тлеющими головешками, чтобы расчистить дорогу от оставшихся *мугдэ*, вместилища душ, на нарту или горизонтальную палку, имитирующую мифическую нарту, запрягал в них своих невидимых собак. Следуя с душами, шаман рассказывал о премог быть из любого рода (рис. 53). Так, среди предварительпроверяет натяжение потяга, в случае его ослабления выясшаман Б. Онинка в октябре 1936 г. в стойбище Елан-Яхса [87. Д. 62. Л. 18]. Перед отправлением в загробный мир шаман зна-В качестве примера действий нанайских шаманов мож

Глава 2 125

направлению к *буни*, где среди прочих необходимых и вынужденных остановок имеются:

Дарин даули – три души оставленные шаманом.

*Гида с дондзо* – (с шелковым платком)

Гидади – ударяет копьём гида сохатого с правой стороны пороги.

Дурео дуэлэ – 15 фаня брошены.

Елан заур – 15 фаня брошены.

Зеленый колли – Хоголо.

Хадулта – Санлуро.

*Сакца – уде мафа–*15 *фаня* в реке.

*Аунгалако* – ночёвка, ловля ленка и поедание *тала*, сон нарушен чёртом.

Гэрбэлчо – дерево с метками ударов шамана.

Кэкулэру – место кукушек, стрельба по кукушкам и разговор с ними.

*Горголору –* лисица, разговор с ней и стрельба по ней.

*Токсалару* – место убитых матерью незаконнорождённых пей

*Мухелэру* – место плача покойника.

Лонгуро – место раздевания покойника и оставление одежды (локо-вешала).

Дюксэлэру – болото.

Сокталару – место, где вырубают лыжи.

Худэлэру – место, где вырубают худэ.

Сауринанто – место, где заготавливают саури.

Молронаца – место сбора хутэнутэ

Буни – загробный мир (87. Д. 62. Л. 18).

Существование «шаманских карт», схем, на которых нанесены дороги различных нанайских родов, существовали в мифологическом воображении шаманов. Возможно, что их реальные изображения появились под воздействием исследователей, для которых необходимо было узнать точное располо-

гуала было кормление собаки покойного, для чего шаман помещал рыбу в огонь. Известно, что в погребальной обрядности нанайцев передача пищи в другой мир осуществлялась пожение, последовательность этих путей. Важной деталью рисредством огня. По истечении трех дней ритуала шаман отвозил души умерших в загробный мир [87. Д. 62. Л. 18]. Образ собаки широко применялся нанайскими шаманами ствиях. К их числу, вероятно, относились и так называемые как ветер, духов-помощников собак – болгомди [85. Д. 526. и в других аспектах деятельности. Например, парные изобра*инда-хочи* – «бешеные собаки» [81, с. 11]. Даергинская шаманка Гара Гейкер во время камлания призывала своих быстрых, жения собак-помощников сопровождали шаманов в путеше-Л. 15]. Термин *болгомди* в переводе с нанайского языка означает «впереди идущий» (рис. 118, 127, 128).

о духах-помощниках. Удэгейский шаман отправлялся в свои ми, они могли слышать речь и мысли друг друга. Во сне шаман ряду общих и особенных признаков относятся представления путешествия сопровождаемый духом в образе собаки *тыэнни.* Посредством этой нити осуществлялась связь между ни-В ритуальной практике тунгусоязычных шаманов к раз*ку*, они были связаны через пупок красной нитью *сэво сенге*мог иметь интимные отношения с *тыэнк*у, когда она принимала образ женщины [84. Д.27. Л. 279]

мана М. Онинко входили унаследованные им от предка две ка тулбуэ. Она лаем предупреждала шамана о приближении ния о шаманских территориях *гора и дергил*ь. В атрибуты шана, по которой он ходил, где среди прочих духов живет собазлого духа. Здесь же находилась птица Коори, хранилась нашаманские территории – *дергил*ь и *гора*, на которой жили старые духи умершего шамана. *Дергиль* – это территория шаманизовских и верховских нанайцев имелись представле-

127 Глава 2

пъё [69, с. 138]

рта *очио* для перевозки душ в загробный мир, шаманское ко-

воплощаться во время камлания в различных существ. В обраян среди прочих аями одна была сучкой [69, с. 142]. Основная функция этой категории духов-помощников - определение места нахождения виновника болезни. Собака, дух-помощник духи *аями.* Они были антропоморфными, однако могли перезе собаки выступают многие духи, у шаманки Киле в селе Са-Главными помощниками нанайского шамана считались шамана, отыскивала дорогу, по которой ушли духи, похитившие душу, и начинала их преследование.

чение шамана было испещрено разного вида изображениями духов. На головном уборе каса-шаманов, который использорахта. В обычной практике они использовались для украшения и звона на упряжи ездовых собак. В данном случае коло-Как известно, образ собаки у нанайцев являлся олицетворением скорости, поэтому на головной убор и помещается образ Ритуальная одежда шамана была важной в различных видах отправлений. Начиная от головного убора до обуви, облавался только на больших поминках, звенели бубенчики *кау*кольчики являлись шаманскими духами-собаками [82, с. 495]. скорости – упряжка быстрых, неутомимых духов-собак.

Когда после камлания женщине становилось плохо, она приносила фигурку хоралико из амбара и кормила. Если это не духи-помощники; часто ими являлись собаки или антропоморфные духи, которых ставили около хоралико. Новую фигурку клали на нары у стены в шалаше из палочек, закрывали Своеобразны представления о ревнующем духе хоралико. помогало, звали шамана, и он определял, какие необходимы сверху халатом (мужским – если болел мужчина, женским – если болела женщина) либо полотенцем [69, с. 186–187]

Иногда причиной заболевания человека оказывался злой дух – Собачья голова *ингда дилини,* охраняющая души в родо-

вом хранилище. Дух «Собачья голова» охраняет плохие места, где находятся души умерших, которые не имеют возможности возродиться [69, с. 199–200] (рис. 124). В мировой мифологии образ пса, охраняющего вход в мир мёртвых, стал широко известен благодаря греческой мифологии. В нанайских мифологических представлениях также есть собаки – сторожи входа в буни, образ собачьей головы, имеет несколько иное значение – охранять души обречённых на смерть, и находится она в услужении у родового предка. Для подтверждения своего высокого статуса некоторые шаманы упоминали о существовании в прошлом ещё одной большой собаки и специальной нарты очио, на которой перевозят души в загробный мир [69, с. 197–198].

Предметы нанайской иконографии в большей степени, отразившиеся в культе *мё*, изображали согласно иерархии различных божеств, где присутствует образ собаки. Например, у нанайской шаманки К. Гейкер была икона *ме*, на которой изображены драконы, антропоморфные и зооморфные (собаки) духи [85. Д. 526. Л. 15]. Таким образом, кроме деревянных культовых собак нанайцы изображали духов-собак на бумаге, что является одним из культурных влияний маньчжуров.

Образ собаки в шаманской культовой скульптуре имеет и отрицательное воплощение. Например, олицетворением болезни живота являлось собакообразное существо Индола [82, с. 514]. Возможно, такого рода заболевание можно было диагностировать болезни желудка (гастрит или язва), отличающиеся ноющими, рвущими болями в области живота. Неудивительно, что именно духа в образе собаки представляли шаманы виновником болезни.

Поисковые функции, необыкновенное чутьё собаки широко применяли в своих практиках нанайские шаманы. Например, во время гаданий, будут ли ещё дети у матери умершего ребёнка, использовали скульптуру собаки [82, с. 517]. Ша-

ГЛАВА 2 129

ман на ритуале малых поминок в ст. Даерга также использовал фигурки собак для гадания [82, с. 480]. Известно предание о том, как один нанайский шаман помог охотникам быстро доехать до стойбища. Для этого он использовал свои сверхъестественные способности и, превратившись в тигра, напугал собак. Испуганные животные, забыв про усталость, быстро привезли охотников домой [84. Д. 10. Л. 4].

О могущественных шаманах в фольклоре нанайцев сохранились устные рассказы, в которых нередко появляется образ собаки. Например, в *тэлунгу* о шамане Одзял, записанном Н.Б. Киле, используются чудесные метаморфозы с глазами слугиманьчжура и собаки.

П шамане Одзял.

«Рассказывают об Одзял-шамане. Плыл в джонке маньчжурский купец. Что сделал этот маньчжурский купец. И вот Одзял-шаман занес джонку его на вершину утёса. Маньчжурец ехал в Сикэр. Потом подошёл к маньчжурцу, взял у него трубку, переломил пополам и бросил на середину реки. Вечером шаман наполнил корыто водой и начал шаманскую пляску и спрашивает: хочешь вернуть свою трубку? Если хочешь, ищи в этом корыте, там её найдешь. И, правда, этот маньчжурец нашёл в корыте свою трубку. После этого он подошёл к маньчжурцу-гребцу, снял один глаз и вышел на улицу, там он снял глаз собаки. Джонку после долгих просьб хозяина стал, слегка касаясь носком ноги, касаясь до джонки, спускать в реку. Так и спустил с утеса. Вот так Одзял шаман разыграл маньчжурского купца». [90. Киле. 1973. Л. 85–86]. Подобные сюжеты, как правило, не передают подробности ритуалов нанайцев, но показывают разнообразие шаманских превращений.

бы собаку заколоть. Заколол свою любимую собаку, хотел её В фольклоре курурмийских нанайцев был зафиксирован личие такого выраженного экстерьерного признака, как вислые уши, говорит о присутствии тюрко-монгольского влиянайцев с тюрко-монголами. Возможен и вариант культурного любопытный сюжет приношения шаману-лягушке в качестве ки положил для гостей, около столба солому постелил, чтокровью шаману брызгать...» (75, с. 39.). Термин «гончая» и назаимствования данного сюжета. Как известно, нанайцы разми. «...Жалко Мэргэну собаку, а раз обычай велит – надо. Надел новую одежду, поясом халат перепоясал, взял нож, циновния, возможно, об этногенетических связях этой группы наводили местную породу северной собаки, ничего общего с пожертвы черной гончей собаки *хасиин-дафу* с длинными ушародой гончей не имеющей.

ной и поисковой работе. Отличительные особенности образа более значимые её функции состоят в охранительной, защитчительную роль в отправлении различных ритуалов, но наисобаки в духовной культуре повторяют её обязанности в хо-Таким образом, собака в нанайском шаманстве играет зназяйственной деятельности.

дов мира собака охраняет вход в загробный мир. Возможности го характера также относятся к универсальным категориям глазой собаке, обладающей двойным зрением, они просленой культуре нанайцев. Большой интерес представляют универсальные воззрения, свойственные разным народам мира. К такой категории у нанайцев следует отнести участие собаки в погребальной обрядности. Как известно, у многих нарособак видеть духов как отрицательного, так и положительнодуховной культуры некоторых этносов. Обширный пласт верований народов мира связан с представлениями о четырёхживаются практически на всем евразийском континенте. Та-Анализ образа собаки показал её огромную роль в духов-

131 Глава 2

дов, тунгусо-маньчжуры к собакам с такими качествами отнокие верования бытовали у славянских и европейских наросились с особым почётом.

происходило условное пролитие крови из уха собаки вместо вотного находит применение во многих отправлениях. В тексте есть упоминания о функционировании промысловых обрядов, где изготавливались изображения собаки. Как нам него происхождения. Его можно связать с редукцией жертвен-Использование образа собаки в качестве жертвенного жипредставляется, этот культурный пласт относительно недавного обряда, когда в отправлении культа медведя у нанайцев, её реального убиения. На особом счету были воззрения нанайцев, связанные с кровосмесительными браками. Традицией строго воспрещались такие браки пондадё, считалось, что в подобном случае ков сайка. Особенно опасны для новорождённых младенцев эти духи. Чтобы предотвратить рождение сайка, будущие муж и жена проходили очистительный обряд. Отправляла ритуал гетя по матери новобрачных, тем самым она отводила грех от молодых и брала его на себя. После смерти состоящих в браке души двоюродных брата и сестры превращались в злых ду*пондадё* их души не превращались в *сайка.* Появление этих духов в селении вызывали болезни детей.

ки и шаман изготавливали соломенные чучела в виде кошек и и шаман узнавал у духов причину болезни ребёнка и связь с рались родственники. До наступления темноты родственнисобак (рис. 125). В отправлении первой части обряда нингманей сайка. Вторая часть камлания состояла из обрядов изгнания этого духа из ребёнка. Больного накрывали сетью, чтобы изгнанные из тела ребёнка духи запутались в ней. Шаман зада, и угроза болезней детей заставляло его вступать в противоборство со злыми духами. В доме больного ребёнка соби-В компетенции родового шамана охранять души всего ро-

гонял их в соломенные чучела, заворачивал в сеть и помещал в берестяную коробку, которую вешали в углу сеней и сверху накрывали сетью. Считалось, что после этой церемонии сайка не будут вредить людям [90. Гаер. 1973. Л.12].

Культовые изображения кошек и собак в этом ритуальном отправлении после вселения в них духов сайка становились их вместилищем. Этих домашних животных как посредников между мирами шаманы наделяли сверхъестественными возможностями входить в разные взаимоотношения с существами, населяющими другие миры.

Следующий фольклорный текст также относится к шаманским воззрениям нанайцев. Он акцентируется на особом отношения в семье к собакам, принадлежащим отцу, предку.

Тунтуэ-Мэргэн.

■ ■ ...Один Мэргэн с матерью жили. Мать-старуха ничего не может делать. Мэргэн все время охотится. На противоположном берегу реки одно селение. Однажды, когда он возвращался с охоты, прилетела птичка, то на грудь, то на плечи намеревает-

- Надо же, что же птаха привязалась? говорит Мэргэн.
- Ой, брат прилетела тебя предупредить, говорит птаха.
- О чём предупредить, говори!
- На той стороне живёт старичок, твоё бедро хочет попробо-

Сакси-шамана к тебе отправил, ты дорогой к нему все деревья, которые ты можешь достать руками, руби. Этот шаман во все дерева вложил своих бурханчиков, чтобы убить тебя – так, кончив рассказ, птаха улетела. Теперь на пути своем стал рубить деревья, одного срубит – кровь побежит. Сруб дома, столбы во дворе, вешала, столбы амбара, кучи дров все стал вырубать. Вошёл в избу все деревянные места стал наносить топором. Затем раздул очат, ударил по голове, превратившись в пчелу, полетел к

ГЛАВА 2 133

старику в селение. Когда долетел, видит – Сакси-шаман поднимается с берега. Села на отдушине и видит: старуха на кане сидит, а старик по кану маячится, рабыни, рабы. Старик говорит: сейчас Сакси-шаман Пунтуэ-мэргэна тащит сюда.

Когда придёт, сделаю из бедра его *пэрхэ* – как ударю по голове – голова отлетит, как ударю по темени – в лепешку раздавлю.

- Э, старик, с чего сдурел?

Так сидит, и приходит Сакси-шаман.

Старик, – говорит шаман, – бурханов моих всех изрубил он.
 Откуда он узнал, откуда-то услышал. Я теперь лишь самим собой остался. Завтра обернусь в отцовскую чёрную собаку.

Мэргэн, прослышав все эти разговоры, отправился к себе. Накормив мать, улеглись. Рано утром, когда мать его спала, раздул очаг, почистил иней на окне, подмёл пол. Накинул на себя халат матери, надел её шапочку, взял её посошок, постукивая им, вышел выбрасывать мусор. Во дворе он высыпал мусор, вошёл в изебу. После него встала мать и тоже вышла. Она видит – чёрная собака, чёрная шерсть на ней так и отливается. Вошла и говорит: В нашем дворе одна чёрная собака.

Вышел Мэргэн: Мама, это потерянная отцом наша чёрная собака прибежала. Такой умной собаки нет. Он накинул цепь на собаку и привёл её в избу, привязал к столбу и говорит: Мама, приготовь еду, ведь она проголодалась.

Сварила старуха еду и дала. Та лишь языком поводила по еде. Мэргэн говорит: наверное, она во дворе хочет кушать. Повёл он во двор, привязал к столбу и дал – она опять лишь языком поводила по еде. Тогда он перевернул собаку вверх животом, раскрыл пасть палкой и влил туда горячую пищу. Часть еду проглатывает, часть выплевывает. Затем он выбрал покрепче палку и начал бить. Долго он бил, пока она не растворилась. Войдя в избу, подал еду матери, и сам, поев, обернулся пчелой и отправился к старику. Видит, Сакси-шаман ползком поднимается к дому старика. Мэргэн опять сел в отдушине дома, сидит и ждет, и, на-

134

конец, приходит шаман: Старик, зря ты меня погубил. Весь желудок, все нутро сварилось. Открыв пасть, влил горячую еду, потом так избил, что мои косточки рассыпались – сказал так и умер.

– Нет, приведите ко мне Сэлэкэн-шамана. Этот никуда не годный, – говорит старик. Привели шамана. Он говорит: Завтра такой холод направлю на него. Услышав это, Мэргэн отправился к себе. Поужинав, улеглись спать. Утром встал, обернул мать шкурами, положил на кан и наглухо накрыл её. Сам прорубил девять прорубей. Поднялось солнце – нестерпимый мороз наступил. Укрыв мать, пошёл к прорубям.

- 0х, жарко, - плюхаясь в проруби, купается он.

К полудню мороз ослаб. Вернулся Мэргэн в избу, подал матери еду и опять отправился к ним. Сэлэкэн-шаман поднимается к старику. Вошел он: Старик, сегодня он укутал шкурой мать, а сам пошел купаться в проруби, купался в такой мороз.

- Завтра сильную жару напущу.

Вернулся Мэргэн, нарубил много вязанок, сложил их у очагов и улёгся спать. Рано утром подал матери еду, сам во дворе сделал высокий навес. Мать свою усадил под навесом. Сам надел меховые одежды. Стало невыносимо жарко. Мэргэн к одному очагу прибежит и, стуча зубами, греется, другому прибежит, стуча зубами, греется. К полудню жара спала. Спустил мать с навеса, снял с себя одежды, обернулся опять пчелой и полетел к ним.

Приходит Сэлэкэ-шаман.

Старик, сегодня этот Мэргэн посадил мать под навес, устроенный высоко от земли, сам напялил одежды из шкуры, стуча зубами от холода, стал греться у очага. Завтра последний раз испробую – обернусь орлом и прикончу. Мэргэн вернулся, поев, набросил на себя халат матери, надел её шапочку, взял её тросточку и, постукивая ею, пошёл выбрасывать мусор. Выбросил мусор. Выбрал дрова и понёс в избу. Видит над дверью сидит орел хлопхлоп, ресницами моргая, дремлет. Медленно таща палку, идёт Мэргэн. Дойдя до двери, резко ударил орла палкой. Тот свалился

ГЛАВА 2 135

на землю. Тут Мэргэн начал его бить. Бил пока он не растворился. Мэргэн снял с себя одежды, поел, обернувшись пчелой, полетел. Сэлэкэ-шаман еле-еле ползком поднимается к старику. Вошел он: Старик, ты зря погубил. Сегодня пошёл, обернувшись орлом, сел над дверью и сижу. Утром, накинув на себя одежду матери, взял посошок её и вышел выбросить мусор. Выбросил мусор, подобрал палку и дойдя до меня, свалил на землю ударом палки и начал бить, так бил, что все косточки рассыпались. Еле-еле добрался до тебя – рассказать об этом. Так сказав, умер. Сидит старик теперь и ничего не говорит. Мэргэн обернулся человеком и вошёл к нему. Сел он на стеллаж в середине пола. Старик завертел головой, посматривая в сторону Мэргэна.

- На стеллаже человек сидит, по делу пришёл.
- Мы на стеллаже едим и спим, говорит Мэргэн. Никто за моим бедром не приходит, вот я сам и пришёл, чтобы ты сделал пэрхэ. Старик молчит. Встал Мэргэн, схватил старика и увёл во двор. Так выбрав хорошо утоптанное место, так шлепнул старика, что он рассыпался на мельчайшие части.

Старуха говорит:

- Меня-то не убивай, мне нет никакого дела до него, я даже рот не раскрывала. Возьми мою дочь в жёны. Селение наше прибери к себе. Мэргэн пошел в дом невесты и видит, довольно хорошая девушка. Он женился на ней. Дочь Сакси-шамана взял в жены и угнал селение к себе. Налево, направо от себя рассадил селение. Вот так стал жить да поживать» [90. Киле. 1971. Л. 61–69].

В тексте, образ отца героя представлен чёрной отцовской собакой, этому аспекту придаётся важное значение. Несомненно, здесь прослеживается представление о неразрывной связи охотника и собаки. Особым отношением, почетом, а главное, доверием пользовались в традиционном обществе нанайцев старые собаки, принадлежавшие отцам. Этим воспользовался Сакси-шаман, превратившись в собаку, он сделал

136

Глава 2

го *Мэргэна* не удаётся. Интересны способы обращения богапопытку войти в доверие *Мэргэна*. Однако провести нанайскотыря с собакой, которые невозможны в реальной жизни.

рты, который совершали перед выходом на промысел. Такая постановка вопроса оправдана тем, что подобные ритуалы не ховской группы, можно отнести ритуал почитания хозяина на-К верованиям и ритуалам, характерным для нанайцев вербыли зафиксированы у представителей других групп, что совсем не означает отсутствия у них таких представлений.

дебной обрядности прослеживается общий культурный пласт вотных. Такая собака вместе с невестой уходила в дом мужа и Статус и функции образа собаки чётко обозначены во многих разделах духовной культуры нанайцев. В частности, представления нанайцев, как впрочем и других сопредельных этносов о древней функции охранять, беречь своего хозяина, выражались и в таких проявлениях, как сохранение жизни новорождённого младенца: клыки, шерсть собаки служили отпугивающим фактором для злых духов. У народов Амура в свадарения собаки невесте, кроме целой упряжки ездовых жипользовалась привилегиями в отличие от других собак.

нимают представления, связанные с медведем и тигром. Два этих образа сложно нивелировать, уравнять, их статус иногда имеет равное значение, но, безусловно, самостоятельный и независимый в культах. Собака вновь является посредником между двумя образами священных животных, её включенность в обряды их почитания говорит о местном автохтонном В таёжных и водных культах нанайцев особое место запроисхождении.

ляет бесспорный интерес связь нанайского шамана с таким В шаманстве наиболее значительным представляется вителя шамана, с её помощью осуществлялась поисковая работа потерянной или украденной души человека. Представсверхъестественный образ собаки как помощника и покро-

137 Глава 2

лей упряжи, бубенчиков на головном уборе, а также длинные ленты на костюме шамана – все эти атрибуты также говорят ланиях. Использование её скульптурных изображений, детадухом посредством сверхъественных нитей *сирэктэ.* Поэтому изображения духов-собак – неотъемлемая часть костюма и атрибутов нанайского шамана, что, безусловно, является показателем значимости образа собаки в шаманских камо важной роли, отведённой образу собаки в функционировании шаманства.

нейшие узловые действия обрядовой практики, наделялись док образ собаки с отрицательным характером, он обладает свойствами болезнетворного духа или мешающими промысших эло на людей, нанайцы связывали с собаками, умершими душой. Такие представления, связанные с образом собаки, относятся к универсальным воззрениям нанайцев об этом животном, распространёны у многих народов мира. Также нереили утонувшими, сбившимися с пути и не попавшими в соба-Предметы промысловой атрибутики, включённые в важлам. Появление таких существ, по каким-то причинам затаивчий загробный мир буни.

зал большое количество представлений, ритуалов и обрядов ствие полноценного материала по этнографии собаководства ления отдельных этнокультурных особенностей той или иной чезновения многих позиций культуры стало введение единого языка на основе найхинского диалекта и другие не менее с функционирующей в их контексте собакой. Однако отсутстей этноса в этой области, института шаманства у горинской группы заставило в значительной мере сделать работу обобщающего характера, что не стало причиной отказа от выявгруппы нанайцев. На современном этапе одной из причин ис-Анализ роли собаки в духовной культуре нанайцев покананайцев, специфике территориальных и родовых общноважные обстоятельства.

ное с момента её появления в жизни древнего человека стала мысловых ритуалов и обрядов жизненного цикла, шаманстве сок и представления, связанные с его образом, имеют древнее собака чувствовала злых духов и предупреждала человека об неловеком и окружающим миром [42, с. 72-83]. Образ собаки и праздниках показал, что статус этого животного очень выся главным героем. В космологических представлениях образ ных существах, имеющих собачий облик. Нанайцы верили, что по мнению А.В. Новикова, связана с хозяйственной необходимостью использования этих животных, получением посредника между в духовной культуре нанайцев стоял у истоков не только института шаманства, но и еще более древнего по происхождению анимизма. Собака как первое доместицированное животнеизменным участником не только хозяйственных процессов, но и заняла важнейшие ниши традиционной духовной культуры. Анализ функции собаки в мифологии и космологии, использование в качестве жертвенного животного в сфере пропроисхождение. До сих пор у нанайцев бытуют остатки древних универсальных антропоморфных верований о том, что собака – это человек в шкуре. Особое отношение к ней отражается в фольклорных произведениях, где нередко собака являетсобаки связан с различными созвездиями и небесными светиственных качествах собаки, о вредоносных водяных и таёжлами, что показывает древние универсальные пласты нанайской культуры, где зафиксированы верования о сверхъесте-Доместикация собаки древним человеком, их приближении.

В традиционных ритуалах жизненного цикла нанайцев, тем и в погребальном обряде непременным и важным участником (реальным или символическим) являлась собака. её 06раз сопровождает человека на протяжении всей жизни, проначиная от рождения ребёнка, его становления, свадьбы, а за-

139 Глава 2

никает в самые глубинные стороны культуры, подтверждая свою значимость.

большей степени назначение таких ритуалов заключалось в Бережное отношение нанайцев к здоровью и жизни детей этразилось на обрядовой практике, связанной с детством. В сбережении детей от злых духов. Образ собаки имел значение колотки ребёнка. С этой целью нанайцы использовали связки жизнеутверждающей силы, которую символизировала нитка из собачьей шерсти, ею родители обвязывали кисти и щидеревянных изображений духов в форме собаки, амулеты подвешивали и над колыбелью.

Охранной функции собаки нанайцы придавали большое езда отбирали самые лучшие собачьи упряжки и специальные ми, бубенчиками и султанчиками. В погребальных ритуалах значение и в свадебной обрядности. Руку будущей невесты перевязывали ниткой из собачьей шерсти. Для свадебного посвадебные нарты. Во время праздничных поездок на собак насобаке отводилась определённая роль. Так, труп умершего помещали на помост для хранения собачьих нарт, у могилы со-баку покойного убивали и подвешивали на палке рядом с гробом и т.п.

лась в ритуалах почитания хозяев тайги, гор, воды, отдельных шениях между человеком и священными существами. В день бак в жилище (обычно нанайцы кормили собак на улице). Со-В промысловой обрядности нанайцев собака использоваотправления на промысел совершался ритуал кормления собаку приносили в жертву тигру и медведю, хозяевам природместностей, хозяев животных как посредник во взаимоотноных объектов и стихий. Можно отметить трансформацию комплекса верований и ритуалов, особенно у верховских нанайцев, в результате влияния духовной культуры маньчжуров. Вместо традиционно-

го жертвенного животного собаки они стали использовать домашних свиней чёрной масти. Впоследствии нанайцы стали специально выращивать свиней чёрной породы и петухов вместо рябчика. В комплексе промысловой обрядности нанайцы старались не допустить попадания крови ощенившихся собак на промысловый инвентарь. У нергенских нанайцев зафиксированы отличия в области культа воды – рыболовы считали виновниками неудачи на рыбном промысле души утонувших собак. Чтобы их задобрить, проводили умилостивительные ритуалы, кондонские нанайцы изготавливали соломенную фигуру собаки. В сфере промысловых ритуанов верховской группы нанайцев выделяется обряд почитания хозяина собачьей нарты, который совершали перед выходом на промысел.

Особое значение придавалось образу собаки и в медвежьем культе. На медвежьем празднике старейший из гостей взамен полученной головы священного зверя дарил хозяевам собаку. Однако, если собаки осквернили своими зубами медвежьи кости, то их непременно убивали. Постепенно трансформировалась традиция ритуального убиения собак на медвежьем празднике, сменившаяся символическим пролитием крови из уха; непременным ритуалом медвежьего праздника нанайцев становились многодневные собачьи гонки, для которых отбирали лучших собак.

В сфере культа тигра нанайцы родов Бельды и Одзял сохранили родовые предания, связанные с происхождением от этого священного хищника, например Бельды – Актанко считают себя прямыми родственниками тигра. Когда низовские нанайцы случайно или преднамеренно убивали тигра, они обращались за помощью к нанайцам рода Актанко, которых считали непосредственными его потомками, и самый старший из них совершал погребальный обряд – в жертву умершему тигру приносили собаку.

ГЛАВА 2 141

В нанайской мифологии, отражающей культ огня, широко представлены легенды, связанные с древними охотничьими ритуалами, где главную роль играет жертвенная собака, с помощью которой люди пытались наладить хорошие отношения с рассерженным хозяином огненной стихии. В целом культ огня имеет много сходных черт у нанайцев, удэгейцев, орочей, что говорит о его древнем поисхождении. Культ почитания хозяев гор, скал и других природных объектов также наполнен сюжетами, связанными с образом собаки, различными приметами и запретами. Например, начинавшую внезапно выть у вершины горы собаку необходимо было принести в жертву в качестве умилостивительного дара.

гате путешествий по иным мирам) приходила в негодность, и верованиях и ритуалах, например в погребально-поминальной циальная собачья нарта для перевозки душ умерших, которая новый шаман её ремонтировал. На последних поминках больгробный мир, запрягая в свои нарты невидимых для простых для определения тунгусского, монгольского, маньчжурского или солонского происхождения нанайских родов, выявления ния родов в загробном мире, на них отмечались места смены Нанайские шаманы отводили собаке важную роль в своих обрядности. Важным атрибутом последних поминок была спепередавалась по наследству. Нередко такая нарта (в резульшие шаманы отвозили души покойных (Одзял и Хэджер) в залюдей собак; Мориал и Джаксор использовали лошадей и собак. По пути в загробный мир шаман останавливался и кормил уставших собак. Эти сведения могут служить источником местного автохтонного пласта. При анализе шаманских верований выявляется древний универсальный пласт мировоззрения, связанный с собаками-охранителями входа в загробездовых собак на мифическую птицу, места, где слышен собаний лай, и т.д. Парные изображения собак-помощников сопроный мир. У нанайских шаманов были особые карты расселе-

Глава 2 ный облик, но иногда - в виде собаки. К числу важных духов ли они наделялись образом собаки, заключалась в определении места нахождения виновника болезни, такая собака быриториях, на которых жили духи умершего шамана, в том чиснов считались духи *аями*. Чаще всего они имели антропоморфпомощников нанайского шамана относятся парные изображения собак *бонгомд*и, основная функция духов-помощников, есстро отыскивала дорогу и начинала преследование вредоносле и в образе собак. Главными помощниками нанайских шамавождали шаманов и в других путешествиях, например при поисках души, при излечении больного, и др. У низовских и верковских нанайцев имелись представления о шаманских тер ных духов. 142

В комплексе ритуального облачения шамана отдельные на головной убор большого шамана, который мог проводить последние поминки, прикреплялись бубенчики с собачьей упряжи, олицетворяющие упряжку неутомимых шаманских атрибуты также были связаны с образом собаки. Например, духов-собак, символ сверхскорости. В камланиях по излечению больного шаман также использовал культовую скульптуру в образе собаки.

ния применяли скульптуру собаки. В нанайской иконографии Нанайские шаманы использовали в своей практике необыкновенное чутьё собаки, например, во время ритуала гадаприсутствует образ собаки наряду с антропоморфными и 300морфными духами, что показывает высокий ритуальный статус собак. С другой стороны, изображение духов-собак на бумаге является одним из аспектов культурного влияния соседних маньчжуров.

Образ собаки в шаманской культовой скульптуре имеет и лезни живота являлось особое собакообразное существо. Иноотрицательное воплощение. Например, олицетворением 60гда причиной заболевания человека оказывался злой дух – Со-

143 Глава 2

бачья голова, охраняющая в родовом хранилище души умерших, которые не могут возродиться.

превращений. Отдельные фольклорные сюжеты, например о ки. Подобные сюжеты показывают разнообразие шаманских жертвоприношении шаманом чёрной гончей собаки с длинными ушами, показывают присутствие тюрко-монгольского злияния, возможные этногенетические связи, варианты заимствования фольклорных сюжетов. Как известно, нанайцы разводили местную породу северной собаки – амурскую лайку, которая по экстерьеру не имеет ничего общего с породой фольклоре нанайцев сохранились предания о могущественных шаманах, в которых нередко появляется образ соба-

шие запреты в отношении кровосмесительных браков, так как дети от них превращались в особо опасных, вредоносных ры в образе собак. В данную скульптуру шаман изгонял злых В традиционной культуре нанайцев соблюдались строжайи болезненосных духов. Защитить людей от этих духов мог родовой шаман, в том числе и с помощью культовой скульпту-

ет её огромную роль в духовной культуре нанайцев. Здесь и универсальные пласты культуры и местные этнокультурные чительную роль в различных ритуалах, но наиболее важные сти. Отличительные особенности образа собаки в духовной культуре во многом повторяют её обязанности в хозяйствен-В целом образ собаки в нанайском шаманстве играет знаеё функции состоят в охранительной и поисковой деятельноной деятельности нанайцев. Анализ образа собаки показываособенности, связанные с жизнью и бытом нанайцев – рыболовов и охотников.

делах духовной культуры нанайцев. Главная функция этого животного – охранять и беречь своего хозяина – выражалась Статус и функции образа собаки обозначен во многих раз-

ина и всего сообщества от возможного влияния вредоносных в сохранении жизни новорожденного младенца, защите хозя-

#### Заключение

145

В культуре нанайцев, как и у многих этносов мира, собака имеет большое хозяйственное значение, её образ широко используется в мифологии, героическом эпосе, верованиях, ригуалах, культах, шаманстве и праздниках.

ственно первой собакой, впряжённой в транспортное средство, была охотничья собака. Транспортное собаководство водства является причиной типологического единства нарт у сики на протяжении длительного хронологического периода Древнее население региона использовало собаку в каченым духам. Транспортное собаководство нанайцев обязано дует причислить такие средства, как волокуши. На территории Амуро-сахалинской этнографической области в резульгате продолжительной эволюции местный тип волокуш привсех групп нанайцев, преемственности промысловой лексики и ряда других элементов на всей территории расселения настве помощника на охоте и транспортного животного, иногда употребляло в пищу и приносило в жертву разнообразсвоим происхождением охотничьему промыслу, и соответсправедливо считается одним из древнейших, и к нему слевёл к амурскому типу нарт. Древность транспортного собаконайцев. Устойчивое функционирование специфической лекпозволяет проследить преемственность этнокультурной традиции от автохтонного населения региона.

Однако следует выделить и этнокультурные особенности вания тяглового собаководства кур-урмийскими и горинскизяйстве нанайцев, населяющих побережье горных рек. Отличительные особенности собаководства верховских нанайцев – они перемещались на собачьих упряжках к более отдаленным в области отдельных сфер нанайского собаководства. Например, следует отметить более интенсивный характер использоми нанайцами по сравнению с амурскими нанайцами. Это связано, прежде всего, с приоритетом охоты в традиционном хо-

промысловым участкам. Кроме того, у отдельных территориальных групп нанайцев прослеживаются различные предпочтения экстерьера собак. На этом основании можно предположить и разные генетические корни сунгарийских и амурских нанайцев. У нанайцев по сравнению с другими тунгусоманьчжурскими народами несколько иной процесс отбора щенков, используются другие признаки и приметы для выбора нужной собаки. Единым консолидирующим фактором для этносов Амуро-Сахалинской ИЭО является предпочтение некоторых особенностей экстерьера собак, например популярность собак с лохматой шерстью. Такие собаки в равной мере хорошо охотились и тянули нарты, кроме того, их особый ритуальный статус прослеживается практически у всех народов Приамурья, Приморья и Сахалина.

Промысловая лексика выступает как отражение этнокультурных особенностей нанайского этноса, его территориальных диалектов. Так, у уссурийских нанайцев зафиксированы отличающиеся термины для обозначения ручной оглобли охотничьей нарты; нанайское название хомута амурского типа отличается от термина, используемого по отношению к хомуту восточносибирского типа.

Нанайское ездовое собаководство функционально разделяется на два типа: восточносибирский и амурский, которые существовали параллельно, не преобладая один над другим. В начале XX в. нанайцы отправлялись на охоту на традиционной амурской нарте, а при торговых поездках, перевозке пассажиров, леса впрягали собак в восточносибирскую нарту, обладанощую более вместительным кузовом.

Проведенное исследование показывает огромную роль собаки в духовной культуре нанайцев. В традиционной культуре нанайцы осознавали мир с мифологических и анимистических позиций. Образ собаки в мифологии тесно связан с человеком. Например, образ мифической Железной Собаки (су-

ЗАКЛЮЧЕНИЕ

147

ки) расценивается как женский и обладает положительными и отрицательными свойствами. Нередко этот образ является одним из основных персонажей преданий о происхождении нанайских родов, что указывает на его архаичность. В шаманстве наиболее значительным представляется сверхъестественный образ собаки в роли помощника и покровителя шамана. С её помощью шаманом осуществлялась поисковая работа потерянной или украденной души человека.

Анализ промысловой обрядности, шаманства, ритуалов жизненного цикла показывает, что образ собаки имеет в своей основе древние амурские корни. Представления нанайцев, связанные с собакой, отражают присущие ей с древних времен функции охранителя и защитника хозяина, что видно практически во всех проявлениях традиционной культуры: в ритуалах жизненного цикла, шаманстве и промысловых культах.

В функционировании таёжных и водных культов у нанайцев особое место занимают представления, связанные с образами медведя и тигра. Два этих образа сложно нивелировать, уравнять, их статус иногда имеет равное значение, хотя в целом они имеют статус самостоятельных культов. Включенность образа собаки в обряды почитания этих животных служит основанием для предположения об их местном автохтонном происхождении. Ряд мифологических и космологических сюжетов, родовые предания о происхождении родов, волшебные сказки говорят о сугубо местном происхождении нанайского собаководства. Из собранного материала очень сложно вычленить какие –либо родовые и территориальные особенности, но, тем не менее, анализ собаководства в целом показал ряд особенностей, присущих нанайцам той или иной группы. Вместе с тем при исследовании удалось выделить в культуре нанайцев несколько источников иноэтнических влияний, оставивших заметный след в верованиях, ритуалах, культах и хозяйственной

деятельности. Таким образом, соотношение общего и особенного в традиционном собаководстве нанайцев прослеживается на основе общего происхождения и территориальных отличий разных групп нанайского этноса.

Наибольшее влияние на культуру нанайцев оказали эвенки и маньчжуры. Из заимствованных у них элементов культуры к маньчжурским следует отнести жертвенных животных – петуха и свинью. Следовательно, в этой сфере собака амурского и тунгусского происхождения вытеснялась из ряда культов иными жертвенными животными. В разное историческое время выходцы из этих народов вливались в состав нанайцевсобаководов и, безусловно, несли с собой прежние принципы хозяйствования и ритуальной практики.

столь мощное культурное влияние, остались без заметных хии. Ритуалы поклонения тайге, почитания медведя остались практически неизменными, трансформировался лишь способ таю, оказалась наиболее восприимчивой к другой культуре и му влиянию подверглось и шаманство. Однако, несмотря на нием тайге, хозяевам промысловых участков и водной стижертвоприношения собаки - новые экономические условия литием крови из ранки на ухе. Промысловые обряды остались ного времени подвергался воздействию китайской культуры. Появление новых культов, связанных с буддийскими обрядами, оставило заметный след в нанайском анимизме, большоизменений традиционные воззрения, связанные с поклонезаконсервированными не у всех нанайцев. Верховская группа нанайцев, находящаяся в непосредственной близости к Ки-Традиционный уклад нанайцев на протяжении длительзаставили охотников иммитировать жертвоприношение провключила многие элементы в свои промысловые обряды.

Вторым источником, оказывающим и по сей день значительное влияние на культуру нанайцев, является славянская культура. В XVII–XIX вв. пришедшие на территорию Приаму-

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 149

рья русские, белорусы и украинцы принесли с собой христианство. Однако православие оказало лишь незначительное влияние на традиционные культы нанайцев. Коренные изменения в культуре народов Амура произошли лишь в годы советской власти, кода велась борьба с шаманством, что повлекло за собой утрату как самого института шаманства, так и многих аспектов духовной культуры нанайцев.

Следует разграничить сферы культурных иновлияний. Из Китая оно распространялось на духовную культуру нанай- цев без насилия. Буддийские и даосские элементы обрядности до сих пор можно проследить в шаманских и анимистических воззрениях нанайцев. В результате же внедрения славян стал разрушаться институт шаманства и многие другие области культуры, к которым можно отнести и традиционное собаководство. В начале XX в. собака стала интенсивно заменяться лошадью. Такие изменения на начальном этапе в большей степени коснулись нанайского населения, оказавшегося в славянском окружении. Подобные процессы происходили и на Уссури, но уже под влиянием китайцев.

Таким образом, к началу XXI в. традиционная культура нанайского этноса под воздействием иноэтнического влияния претерпела во многом глобальную трансформацию. Исчезновение собаки в первую очередь из духовной культуры и отчасти из хозяйственного быта, безусловно, стало тяжёлой утратой для культуры нанайского этноса.

В целом анализ этнокультурных особенностей нанайского собаководства показывает, что образ и роль собаки в различных аспектах жизни и культуре нанайцев позволяет использовать в качестве этноидентифицирующего маркера, проследить этническую гомогенность этноса. Собаководство, обладая чертами единого хозяйственно-культурного комплекса всего этноса, имеет особенности у разных территориальных и бывших родовых групп. Это некоторые нюансы в промыс-

150 ЗАКЛЮЧЕНИЕ

ловой лексике, касающейся кличек собак, деталей упряжи и нарт. Объединяющим фактором следует назвать общую промысловую терминологию, типологическое единство нарт и ряд других показателей. Также к разряду общих этнокультурных особенностей в культе почитания воды относятся некоторые элементы ритуалов у нергенских и горинских нанайщев. Безусловно, представители этих групп имеют разное происхождение, поэтому отличаются особенностями функционирования традиционного хозяйства в системе верований и ритуальной практики.

В связи с протекающими сегодня сложными социально-политическими процессами происходит трансформация культур во всем мире, в том числе и нанайцев. Подавляющее большинство современных нанайцев уже не отводят собаке роль былой значимости. её привлечение в деятельность человека ограничивается использованием в охотничьем промысле, транспортная же функция сохранилась лишь у незначительной части нанайских охотников. В духовной культуре с утратой института шаманства исчезла и функция собаки как помощника шамана. В целом нанайцы являются преемниками традиций древнего автохтонного населения Приамурья. Среди разного рода иноэтнических включений в их культуре отчётливо прослеживается местный пласт, имеющий общую основу, единый хозяйственно-культурный тип с локальными разновидностями и свой духовный комплекс.

## Список литературы и источников

- Абрамов К.Г. Промысловая лайка Приамурья. Хабаровск, 1940. 39 с.
- 2. Аврорин В.А. Материалы по нанайскому языку и фольклору. Л.: Наука, 1986. 256 с.
- 3. Антропова В.В., Левин М.Г. Упряжное собаководство // Историко-этнографический атлас народов Сибири. М.; Л., 1961. С. 55–77.
- 4. Арсеньев В.К., Титов Е.И. Быт и характер народностей Дальневосточного края. Хабаровск; Владивосток, 1928.
- Байков Н.А. Промысловые собаки Дальнего Востока // Охотник. 1927. № 12. с. 21–23.
- 6. Березницкий С.В. Мифология и верования орочей. СПб.: Петербургское востоковедение, 1999. 208 с.
- 7. Березницкий С.В. Верования, обряды, обычаи и праздники // История и культура орочей: ист.-этногр. очерки. СПб.: Наука, 2001. С. 77–103.
- 8. Березницкий С.В. Этнические компоненты верований и ритуалов коренных народов амуро-сахалинского региона. Владивосток: Дальнаука, 2003. 486 с.
- Бооль В.Б. Гольды с реки Тунгуски. Благовещенск, 1930.
   43 с.
- Василевич Г.М. Эвенки: ист.-этногр. очерки (18–20 вв.). Л.: Наука, 1969. 303 с.
- Войлочников А.Т., Войлочникова С.Д. Охотничьи лайки. М.: Лесная промышленность, 1982. 258 с.
- Гаер Е.А. Древние бытовые обряды нанайцев. Хабаровск.: Хабар. кн. изд-во, 1991. 143 с.
- Дмитриева-Сулима М. Лайка и охота с нею. СПб., 1911.
   136 с.
- 14. Зеленин Д.К. Культ онгонов в Сибири. М.;Л., 1936. 436 с.

Список литературы и источников

- Золотарёв А.М. Родовой строй и религия ульчей. Хабаровск., 1939. 328 с.
- Иванов С.В. Сибирские параллели к магическим изображениям из эпохи палеолита // СЭ. 1934. № 4.
- Иванов С.В. Орнаментика и обряды, связанные с амурской лодкой // Сов. этнография. 1935. № 4.
- 18. История и культура нанайцев. СПб.: Наука, 2003. 326 с.
- Козлов В.И. Этнос. Нация. Национализм. Сущность и проблематика. М.: Старый сад, 1999. 340 с.
- Козьминский И.И. Отчет об исследовании культуры и верований гаринских гольдов. М.; СПб.; 1927. 100 с. // СЭ. №3. с. 12–45.
- Крапоткин Д. От устья Тунгуски до сопки Каутырь // Записки Общества изучения Амурского края (филиал Приамурского отдела Русского географичкесого общества).
   Владивосток, 1896. Т. 5, вып. І. с. 1–21.
- Крейнович Е.А. Собаководство гиляков и его отражение в религиозной идеологии // Этнография. 1930. № 4.
   с. 29 –54.
- Кузнецов С.К. Из воспоминаний этнографа // ЭО. 1906.
   № 1, 2.
- Кюнер Н.В. Китайские исторические данные о народах севера // Учён. зап. ЛГУ. Серия востоковедческих наук. Л., 1949. Вып. 1. № 98. С. 92 –102.
- 25. Кюнер Н.В. Китайские известия о народах Южной Сибири, Центральной Азии и Дальнего Востока. М.: Наука, 1961. 322 с.
- Ларькин В.Г. Удэгейцы: Ист.-этногр. очерк с середины XIX
   в. до наших дней. Владивосток, 1958.
- Ларькин В.Г. Хозяйство и средства передвижения удэгейцев до установления советской власти // Труды. Серия историческая. Саранск, 1959. Т. 1. С. 126 – 153.

- 28. Ларькин В.Г. Орочи (ист.-этногр. очерк с середины XIX в. до наших дней). М., 1964. 174 с.
  - 29. Левин М.Г. Эвенки Северного Прибайкалья // СЭ. 1936. №2.
- Левин М.Г., Чебоксаров Н.Н. Хозяйственно-культурные типы и историко-этнографические области: (к постановке вопроса) // СЭ. 1955. № 4.
- 31. Липская-Вальронд Н.А. Материалы к этнографии гольдов // ИВСОРГО. Иркутск, 1925.
- Липский А.Н. Элементы религиозных представлений гольдов // Известия Государственного института народного образования в г. Чите. Янв. 1923. Кн. І. Чита, 1923. С. 40 97.
- 33. Липский А.Н. № 13419. Туземцы Дальнего Востока. Хабаровск, 1925. С. 9.
- Лопатин И.А. Лето среди орочей и гольдов. Владивосток, 1913. С. 29.
- 35. Лопатин И.А. Гольды. Амурские, уссурийские и сунгарийские. Владивосток, 1922. 370 с.
- Зб. Лопатин И.А. Орочи сородичи манъчжур. Харбин, 1925.
   30 с.
- Миллер В.Ф. Значение собаки в мифологических верованиях // Древности: Тр. Московского археологического общества. М., 1875. Т. 6. С. 193–210.
- Миддендорф А. Путешествия по Востоку Сибири. СПб., 1878. 833 с.
- 39. Нанайский фольклор. Нингман, сиохор, тэлунгу // Памятники фольклора народов Сибири и Дальнего Востока. Новосибирск: Наука; Сиб. издат. фирма РАН. 1996. 480 с.
  - 40. Народы Восточной Азии. М.: Наука, 1965.С. 50.
- 41. Новикова К.А. К этимологии названий собаки в тунгусоманьчжурских языках // Проблемы общности алтайских языков. Л., 1971. С. 176–190.

- гике древнего населения лесостепной и южнотаежной Новиков А.В. Собаки в мировоззрении и ритуальной пракзон Западной Сибири // Археология, этнография и антро пология Евразии. Новосибирск. 2001. № 1 (5). С. 72-83. 42.
- Оненко С.Н. Нанайско-русский словарь. М., 1980. 552 с. 43.
- шенная в 1856-57 годах // Вестн. Рус. геогр. о-ва за 1857 г. Паргачевский. Поездка зимним путём вверх по Амуру, от Николаевского поста до Усть-Стрелочного караула, совер-XXI в. СПб., 1858. Кн. 6, отд.2. С.157-179. 44.
- Пилсудский Б. На медвежьем празднике айнов о. Сахалина // ЖС. Петроград, 1915. 45.
- Подмаскин В.В. Духовная культура удэгейцев. Владивосток, 1991. 160 с. 46.
- Подмаскин В.В. Народные знания удэгейцев: Ист.-этног. исследование по материалам XIX-XX вв. Владивосток, 1998. 227 c. 47.
- Подмаскин В.В. Этнические особенности сохранения здоровья народов юга Дальнего Востока: проблемы типологии врачевания и питания (середина XIX-XX в). Владивосток, 2003. 223 с. 48.
- ней, их особенности и пути преодоления: канд. дис. ...ист. Самар Ю.А. Тотемистические верования нанайцев и ульнаук. М., 1983. С. 49.
- Самар Е.В. Трудные тропы. Хабаровск: Хабар. кн. изд-во, 1992. C.287. 50.
- сальное средство передвижения и охоты // Материа-Самар А.П. Амурская промысловая лайка как универлы III Дальневост. конф. молодых историков. Владиво сток, 1994. С.42 -43. 51.
- Культура Дальнего Востока и стран АТР: Восток Запад. Самар А.П. Опыт народной педагогики в ритуалах и играх // Владивосток, 1995. 152 с. 52.

- Список литературы и источников
- Самар А.П. Амурская промысловая лайка // Зов тайги. Владивосток, 1995. С. 40. 53.
- Самар А.П. Нанайцы и собака // Природа и охота. М., 1996. № 1(16). 81 с.
- обрядности ульчей // Россия и АТР. Владивосток, 1996. № 3. С.105-107. Самар А.П. Собака в погребальной
- Самар А.П. Собаководство нанайцев в 19-20 вв. // Этнос и природная среда. Владивосток, 1996 (3). С. 67-80. 56.
- ведя *пурэсиури* и промысловых играх // Семья и быт в вос-Самар А.П. Народная педагогика в ритуале поедания медгочных регионах России. Владивосток, 1997. С. 125-129. 57.
- Самар А.П. Собака в системе культов и нивхов // Вопросы археологии, истории и этнологии Дальнего востока. Владивосток, 1997. С.42-48. 58.
- культурные связи между коренным населением Тихоокезнского побережья Западной Америки и Северо-Восточ-Самар А.П. Лечебная скульптура нанайцев. // Историконой Азии: К 100-летию Джезуповской Северо-Тихоокеанской экспедиции. Владивосток, 1998. 325 с. 59.
- родов Амура // Традиционные культуры Севера и Даль-Самар А.П. Прически и сопутствующие им аксессуары у нанего Востока России: Состояние, перспективы развития: Сб. материалов. Владивосток, 2001. С. 128-143. 60.
- Самар А.П. Собака в системе верований и культов нанайцев // Материалы науч.-практ. конф. «Традиционная кульгура народов Севера и Дальнего Востока России». Владивосток, 2002. 180 с. 61.
- Сем Ю.А. Родовая организация нанайцев и её разложение. Владивосток, 1959. С. 31. 62.
- Сем Ю.А. Нанайцы: Материальная культура (вторая половина XIX-XX в.). Владивосток, 1973. 313 с. 63.
- Сем Л.И. Очерки диалектов нанайского языка: бикинский (уссурийский диалект). Л.: Наука, 1976. 210 с. 64.

- гей у народов Нижнего Амура // СЭС. М.: Изд-во АН СССР, Смоляк А.В. Магические обряды сохранения жизни де-65.
- Смоляк А.В. Представления нанайцев о мире // Природа и іеловек в религиозных представлениях народов Сибири и Севера. Л., 1976. С. 129–161. 99
- Смоляк А.В. Роль собаки в жизни и религиозных верованиях ульчей // ПИИЭ. 1978: М., 1980. С. 227-235. 67.
- Смоляк А.В. Традиционное хозяйство и материальная культура народов Нижнего Амура и Сахалина. М., 1984. 68.
- Смоляк А.В. Шаман: личность, функции, мировоззрение народы Нижнего Амура). М., 1991. 277 с. 69.
- Старцев А.Ф. Материальная культура удэгейцев. Владивосток, 1996. 159 с. 70.
- Старцев А.Ф. История социально-экономического и кульгурного развития удэгейцев (середина XIX-XX вв.). Влацивосток, 2000. 254 с. 71.
- Суник О.П. Ульчский язык. Л., 1985. 262 с.
- Фольклор удэгейцев. СПб.: Наука, 1998. С. 209. 73. 74.
- Цинциус В.И. Негидальский язык: исследования и матери алы. Л.: Наука, 1982. 310 с.
- Чадаева А. Сказки, легенды, предания народов Хабаровского края. Хабаровск: Хабар. кн. изд-во, 1990, 239 с. 75.
- рии судостроения и судостроительной техники) // Вестн. Сахалин. краевед. музея. Южно-Сахалинск, 1998. №5. Чепелев В.Р., Прокофьев М.М. Водные средства передвижения у народов Нижнего Амура и Сахалина: (из исто-C. 190 - 206.76.
- Шимкевич П.П. Материалы для изучения шаманства у гольдов: Записки Приамур. отд. Русского геогр. о-ва. Хабаровск, 1896. Т. 2. Вып. 1. 77.

## Список литературы и источников

- Шимкевич П.П. Обычаи, поверья и предания гольдов // 30. 1897. Nº 3. c. 135-147. 78.
- Шумский М.Е. Сведения о туземных инородцах, проживающих в Приморской области. Владивосток, 1911. С. 18.
- Шренк Л.И. 06 инородцах Амурского края. 1883.T. 1. 323 с.; 1899. T. 2. 314 c.; 1903.T. 3. 145 c. 80.
- Штернберг Л.Я. Избранничество в религии // СЭ. 1927. 81.
- Штернберг Л. Я. Гиляки, орочи, гольды, негидальцы, айны: статьи и материалы. Хабаровск, 1933 (1). 740 с. 82.
- Штернберг Л.Я. Семья и род у народов Северо-Восточной Азии. Л., 1933 (2). с. 187. 83.
- Архив Общества изучения Амурского края (ОИАК). Ф. В.К. Арсеньева. Оп. 1. Д. 10, 27, 28, 39. 84.
- Архив Института истории, археологии и этнографии народов Дальнего Востока ДВО РАН (ИИАЭНДВ ДВО РАН). Ф.1. Оп. 2. Д. 416, 446, 599, 526. 85.
- Российский государственный исторический архив Дальнего Востока (РГИА ДВ). Ф. 702. Оп. 1. Д. 21, 104, 218, 258, 259, 305, 276, 335, 2436, 6089. 86.
- Архив музея антропологии и этнографии РАН (МАЭ РАН). Ф. 5. Оп. 2. Д. 2, 10, 12, 17, 21, 28, 33, 51, 62, 68. 87.
- Петербургский филиал архива РАН (ПФА РАН). Ф. 93; Ф. 282. Оп. 1. Д 4, 47, 56. 88.
- Зологический музей.Ф. 55. Оп. З. Д. 11. 89.
- АЭ ДВО РАН.: Гаер Е.А.: Научный отчёт за 1972 г. Владизосток, 1973. 118 л.; Научный отчёт за 1973 г. Владиво-1975. 121 л.; Киле Н.Б.: Научный отчёт за 1971., Владивосток, 1972. 110 л.; Научный отчёт за 1973 г. Владивосток сток, 1974. 125 л.; Научный отчёт за 1975 г. Владивосток, Текущий архив сектора этнографии Восточной Азии ИИ-90.

## Список сокращений

ИВСОРГО - Издание Восточносибирского отделения Русского географического общества.

ИИАЭ НДВ ДВО РАН – Институт истории, археологии и этнографии народов Дальнего Востока Дальневосточного отделения Российской академии наук.

МАЭ РАН – Музей антропологии и этнографии РАН.

ПИИЭ – Полевые исследования Института этнографии.

РГИА ДВ – Российский государственный исторический архив Дальнего Востока.

СЭ – Советская этнография.

30 - Этнографическое обозрение.

ОИАК - Общество изучения Амурского края.

ПФА РАН - Петербургский филиал архива РАН.

ПМА – Полевые материалы автора.

ПРИЛОЖЕНИЕ 1 ПРОМЫСЛЫ СОБАКИ КОРМ

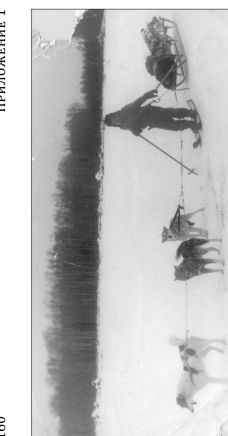


Рис. 1. Кондонский охотник Ю.К. Самар. Фото из личного архива автора.



Рис. 2. Способ буксирования лыжника *элгэпу* (нанайцы). Альбом Абрамова 3 14638-30.

Приложение 1



Рис. 3. Следование нанайских охотников на промысел. (Альбом Абрамова 14638 – 30).



Рис. 4. Следование на промысел удэгейских охотников (Альбом Абрамова  $N^{\circ}$  14638-30).

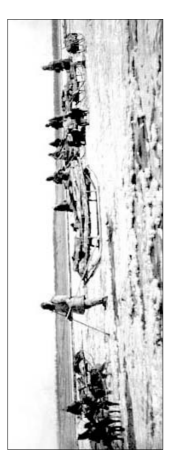


Рис. 5. Артель нанайских охотников на р. Амур следует к местам промысла соболя. 20-е гг. XX в. С репродукции Ю.А. Сем. Архив отдела ЭЭА ИИАЭ ДВО РАН.



Рис. 6. Следование нанайского охотника к местам промысла соболя. 20-е гг. XX в. Архив отдела ЭЭА ИИАЭ ДВО РАН.

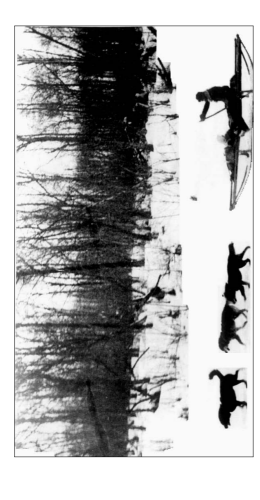


Рис. 7. Езда на амурской нарте (Альбом Абрамова № 14638 – 30).

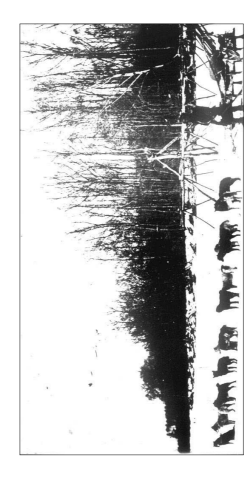


Рис. 8. Езда на восточносибирской нарте (Архив отдела ЭЭА ИИАЭ ДВО РАН).

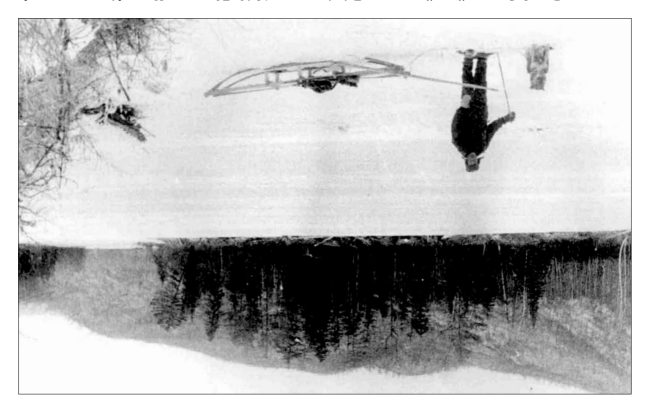


Рис. 9. Эвенкийский охотник Г.А. Андреев. 1960–70-е гг. р. Урми (Архив автора).

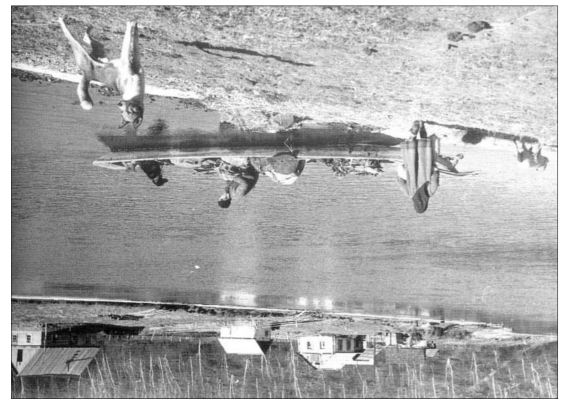


Фото А.В. Смоляк. Рис. 10. Охотник Г.В. Самар. Сборы на промысел (нанайцы, с. Кондон).

ПРИЛОЖЕНИЕ 1



Рис. 11. Поединок амурских лаек с кабаном. Альбом Абрамова  $N_{\rm P}$  14638 – 30.

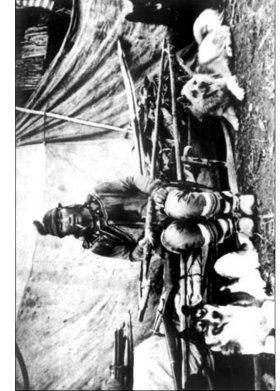


Рис. 12. Удэгейский охотник с собаками (Альбом Абрамова № 14638).



Рис. 13. Амурская лайка (удэгейцы, Альбом Абрамова № 1463).

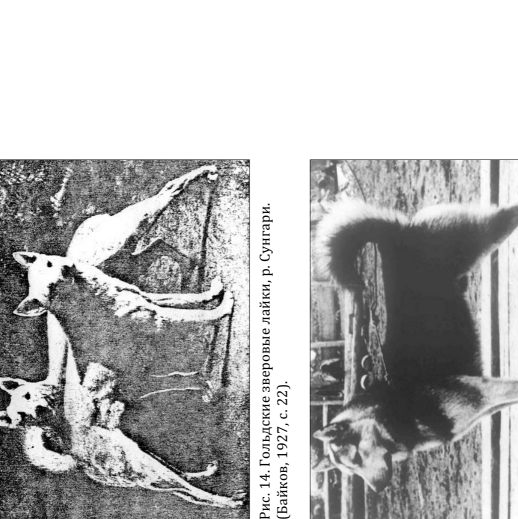


Рис. 15. Амурская лайка. (Альбом Абрамова № 14638).



Рис. 16. Амурская лайка зверового типа. (Альбом Абрамова № 14638-30).



Рис. 17. Амурская лайка ездового типа. (Альбом Абрамова №14638–30).



Рис. 18. Лохматая собака *луку* (нанайцы, с. Кондон, 1939 г.). (Альбом Абрамова  $N^2$  14638–30).



Рис. 19. Лохматая собака *луку* (орочи, пос. Снежный, 1989 г.). Фото С.В. Березницкого.



Рис. 20. Тип лохматой амурской лайки дуку. Самагиры (пос. Боктор). Фото автора. 2002 г.



Рис. 21. Тип лохматой амурской лайки *луку*. Самагиры (пос. Боктор). Фото автора. 2002 г.



Рис. 22. Охотник В.М. Самар с помощью берестяной трубы *бунику* имитирует голос сохатого (с. Кондон). Фото автора, 2003 г.



Рис. 23. А. П. Самар и собака (с. Нижние Халбы, 1998 г.). Фотоархив автора.



Рис. 24. Щенки амурской лайки (р. Горин). Альбом Абрамова № 14638 – 30.

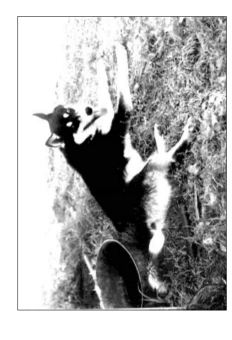


Рис. 25. Охотничья лайка Лимон (с. Нижние Халбы). Фото автора 1998 г.



Рис. 26. Щенок восточносибирской лайки Фунай (с. Нижние Халбы). Фото автора 1998 г.

ПРИЛОЖЕНИЕ 1



Рис. 27. Щенок амурской лайки. Альбом Абрамова  $\mathbb{N}^2$  14638 – 30.



Рис. 28. Щенок амурской лайки (с. Даерга). Фото автора, 2001 г.



Рис. 29. Лайка (с. Тыр). Фото автора, 1996 г.



Рис. 30. Кормящая сука (с. Тыр). Фото автора, 1996 г.

ПРИЛОЖЕНИЕ 1



Рис. 31. Эвенкийские собаки (пос. Кукан). Фото автора, 2004 г.





Рис. 32. Эвенкийские собаки (пос. Кукан). Фото автора, 2004 г.



Рис. 33. Амурская лайка (с. Кондон). Фото автора, 2001 г.



Рис. 34. Амурская лайка Муха (с. Кондон). Фото автора, 2001 г.



Рис. 35. Амурская лайка Кэку (с. Джари). Фото автора.



Рис. 36. Эвенкийская лайка (с. Кондон, по А.В. Смоляк).



Рис. 37. Лайкоид (с. Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора, 2004 г.



Рис. 38. Эвенкийская собака (п. Чегдомын). Фото автора, 2004 г.

Рис. 39. Мальчики и беспородная собака (с. Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора, 2004 г.



Рис. 40. Лайкоид (с. Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора, 2004 г.

ПРИЛОЖЕНИЕ 1

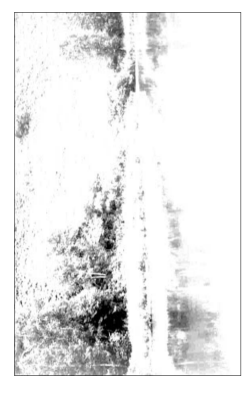


Рис. 41. Собака у подножия сопки Кайласон (с. Кондон). Фото автора, 2001 г.



Рис. 42. Собака на привязи (с. Кондон). Фото автора, 2001 г.

Рис. 43. Эвенкийская лайка (с. Кукан). Фото автора, 2004 г.



Рис. 44. Амбар на сваях для хранения продуктов (нанайцы, с. Кондон, 1939 г). (Альбом В.К. Абрамова № 14638).



Рис. 45. На рыбном промысле (нанайцы с. Кондон). (Архив ЭЭА ИАЭ ДВО РАН).

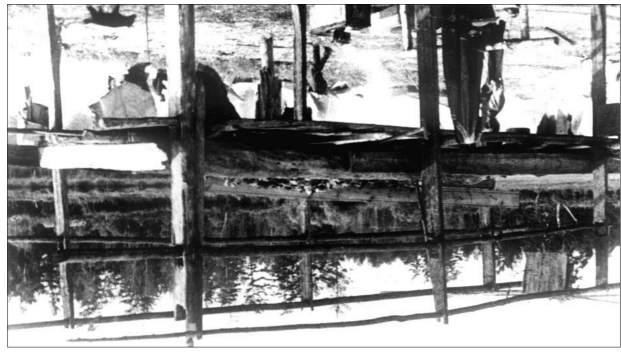


Рис. 46. Вешала для вяленой рыбы. Альбом Абрамова  $N_{\rm 0}$  14638.



Рис. 47. Собачий корм *кесоакта* (горинские нанайцы). Альбом Абрамова  $\mathbb{N}^{\underline{o}}$  14638 – 30.



Рис. 48. Собачий корм из карася (горинские нанайцы). Альбом Абрамова  $N \bar{\mathrm{o}}$  14638 – 30.



Рис. 49. Собачий корм *кесоакта* (нанайцы, с. Нижние Халбы). (Архив автора, 1998 г.).



Рис. 50. Кормление собак (горинские нанайцы). (Архив отдела ЭЭА ИИАЭ ДВО РАН).



Рис. 51. Кормление собак. С. Кондон 1939 г. (Альбом Абрамова № 14638).

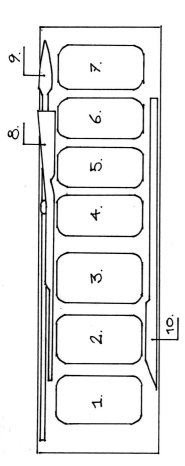


Рис. 52. Верхняя расходуемая часть продовольствия и снаряжения укладываемого в охотничьи нарты *moku*: 1. *хуйкэ* – сушенные пупки; 2, 3 – самострелы *сэрми* и рыбьи костяки *кесоакта*; 4, 5 – мешки с сушеной полынью *соакта*, 6 – мешки крупой чумиза, 7 – мешок *хукуэ*, 8 – ружье *мёчоа*, 9 – копье *гида*, 10 – пешня *сугбэ* (Архив МАЭ РАН. Ф. 5. Оп.2. Д. 68. Л. 250).

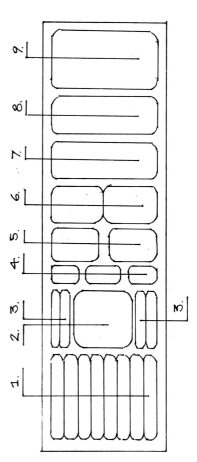


Рис. 53. Нижняя часть продовольствия и снаряжения, завернутая в *сэктэн* (полотнище из рыбьей шкуры): 1 – рыбьи костяки *кесоакта*, 2 – передники *лэу*, 3 – мороженная рыба, 4 – фоточа с крупой, 5 – *хугисэ ламбакани*, 6 – мешок с табаком *хукуэ дамахива*, 7 – мешок с рабочими штанами *хукуэ хэм* хадумба пэри, 8 – юкола *огбисо*, 9 – юкола *маси*.

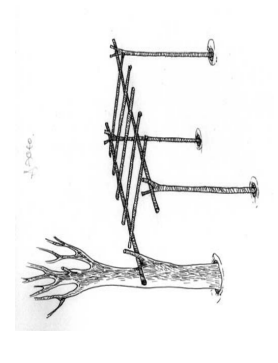


Рис. 54. Вешала для охотничьего инвентаря *дэсю* (Липский. Ф. 5. Оп. 2. № 68. Л. 256).

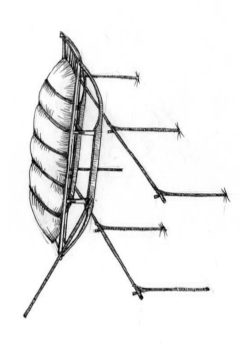


Рис. 55. Лабаз для хранения нарт *токи эуриуни* (Липский. Ф. 5. Оп. 2. № 17. Л. 403).



Рис. 56. Заготовка дров с использованием нарт (нанайцы, с. Найхин). Фото автора, ноябрь 2003 г.



Рис. 57. Заготовка дров (нанайцы, с. Найхин). Фото автора, ноябрь 2003 г.





Рис. 58. Вверху: Р.Г. Бельды на женских нартах *эктэ токини* (нанайцы, пос. Троицкое). Фото автора, сент. 2004 г.; внизу: конструкция рамы нарты *эктэ токини* (нанайцы, пос. Троицкое). Фото автора, сент. 2004 г.

## ПРИЛОЖЕНИЕ 2 НАРТЫ



Рис. 59. Упряжка восточносибирского типа (нанайцы). (Архив отдела ЭЭА ИИАЭ ДВО РАН).

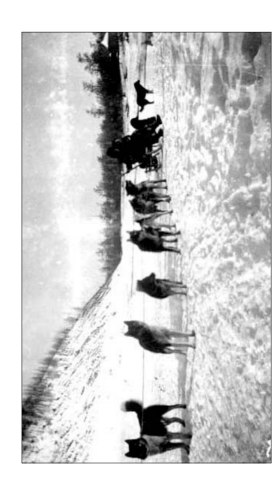


Рис. 60. Упряжка амурского типа (нанайцы). (Архив отдела ЭЭА ИИАЭ ДВО РАН).

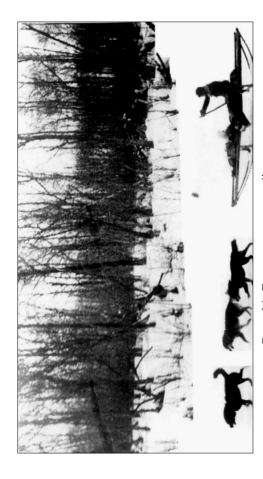


Рис. 61. Езда на амурской нарте (Альбом Абрамова № 14638 – 30).

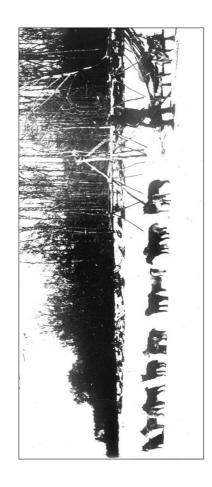


Рис. 62. Езда на восточносибирской нарте (Архив отдела ЭЭА ИИАЭ ДВО РАН).

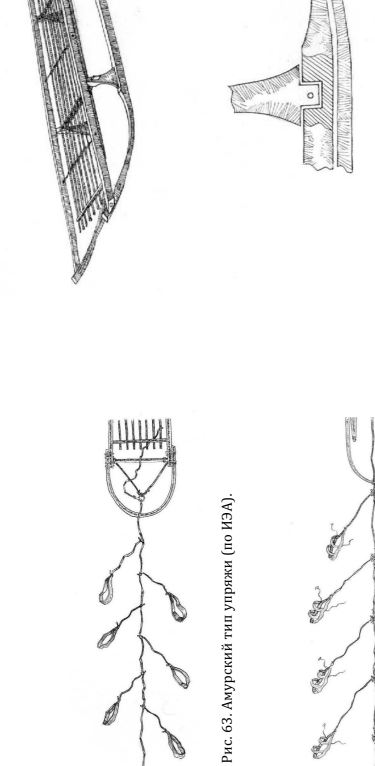


Рис. 64. Восточносибирский тип упряжи (по ИЭА).

Рис. 65. Амурский тип нарт и крепление копыла и полозом (по ИЭА).

200

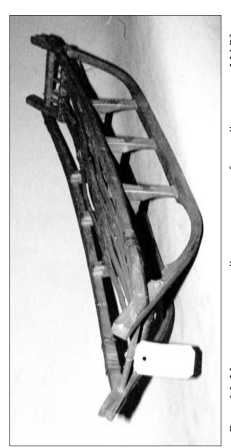


Рис. 66. Модель амурской нарты *токи* (нанайцы, кол. МАЭ).

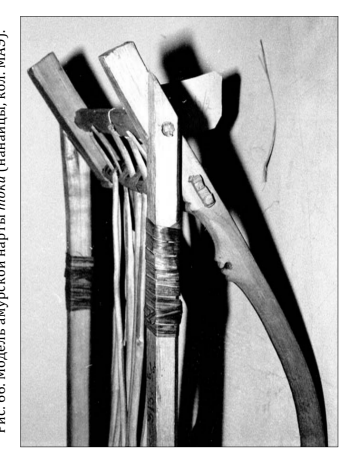


Рис. 67. Фрагмент модели амурской нарты (нанайцы, кол. МАЭ)

Рис. 68. Охотничья нарта moku (нанайцы, кол. КМКМ).



Рис. 69. Фрагменты охотничьей нарты *токи*. Удинкан Г. (Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора, 2004 г.



Рис. 70. Фрагменты охотничьей нарты *токи*. Удинкан Г. (Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора, 2004 г.

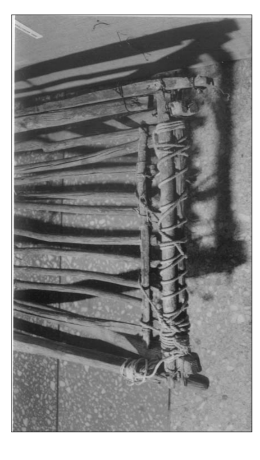
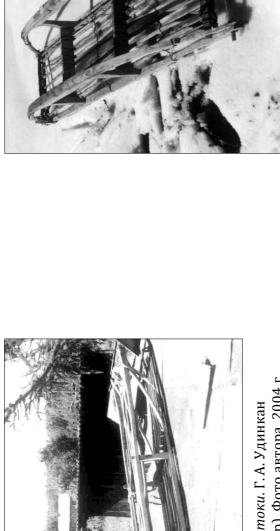


Рис. 71. Охотничья нарта *токи* (нанайцы, кол. КМКМ).



Рис. 72. Обвязка настила охотничьей нарты *токи* (нанайцы, кол. КМКМ).



(с. Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора. 2004 г. Рис. 73. Охотничьи нарты токи. Г. А. Удинкан



(с. Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора. 2004 г. Рис. 74. Охотничьи нарты токи. Г. А. Удинкан



Рис. 75. Охотничья нарта токи (нанайцы, с. Джари). Фото втора, 2001 г.

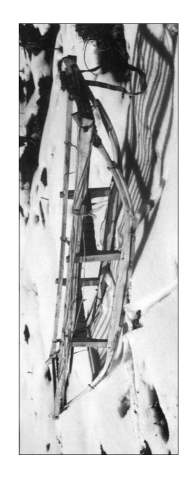


Рис. 76. Охотничья нарта токи (нанайцы, с. Джари). Фото автора, 2001 г.



Рис. 77. Охотничьи нарты *токи*. И. А. Удинкан (с. Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора, 2004 г.



Рис. 78. Охотничьи нарты *токи*. И. А. Удинкан (с. Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора, 2004 г.

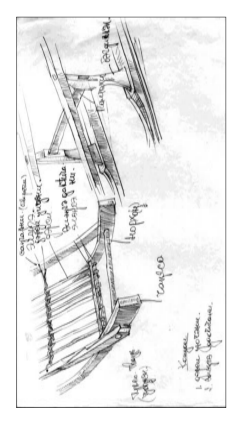


Рис. 79. Конструкция и терминология нарты *токи* (нанайцы, с. Найхин). Рис. автора.



Рис. 80. Заготовки рамы охотничьей нарты *токи* (нанайцы, с. Нижние Халбы). Фото автора, 2001 г.



Рис. 81. Современная волокуша для мотосаней (нанайцы, с. Кондон). Фото автора, 2001 г.

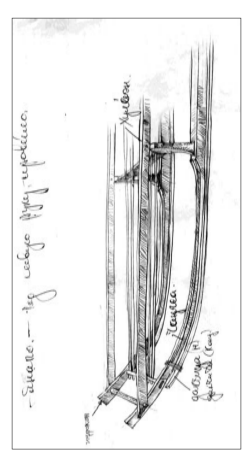


Рис. 82. Конструкция и названия частей нарты *токи* (нанайцы, с. Найхин). Рис. автора, 1996 г.

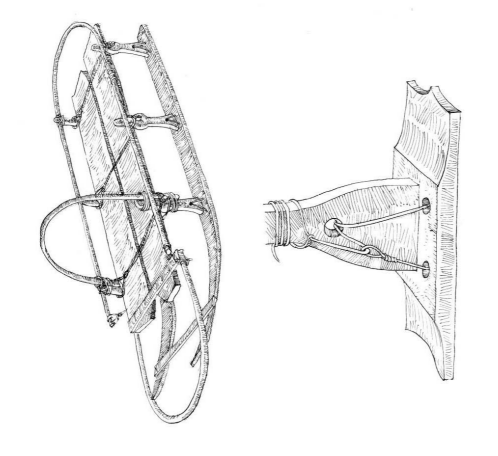


Рис. 83. Восточносибирские нарты *пара* и крепление копыла с полозом (по ИЭА).

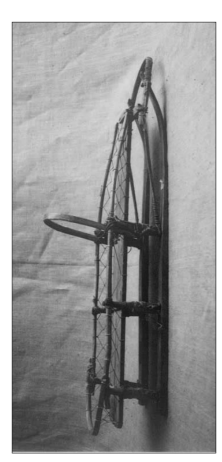


Рис. 84. Модель восточносибирской нарты (чукчи, кол. ЧОКМ).

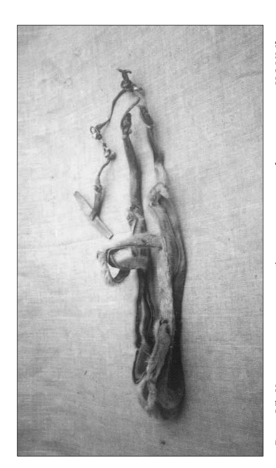


Рис. 85. Хомут восточносибирского типа (чукчи, кол. ЧОКМ).

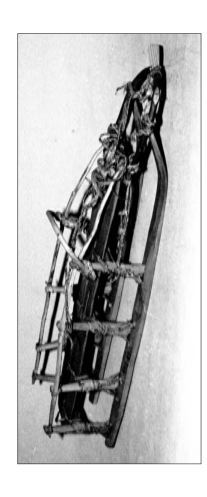


Рис. 86. Модель восточносибирской нарты (кол. МАЭ).



Рис. 87. Модель восточносибирской нарты (кол. МАЭ).

Рис. 88. Санки парака (ПМА 1996 г., с. Найхин).

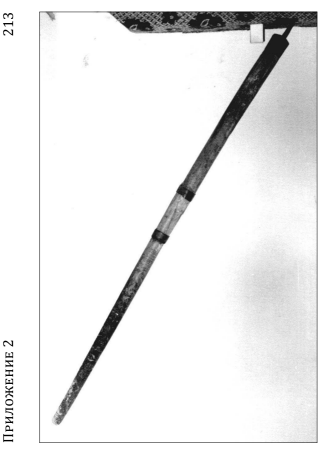
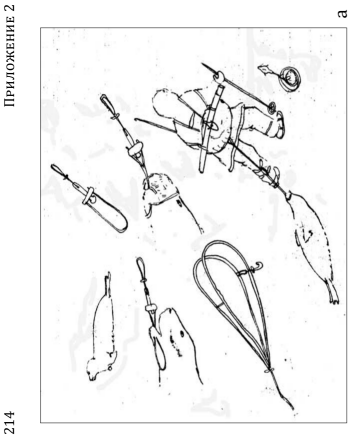


Рис. 89. Нартовый тормоз каурипо (нанайцы с. Кондон). Фото автора, 1998 г.



Рис. 90. Фрагмент нартового тормоза *каурипо* (нанайцы с. Кондон). Фото автора, 1998 г.



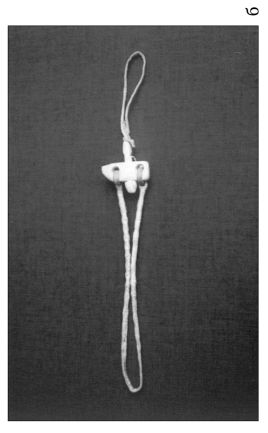


Рис. 91. Эскимосские волокуши: а) по Арутюнову; б) Вертлюг для волокуш (колл. ЧОКМ) (фото автора)



Рис. 92. Хомут амурского типа  $\partial$ ямбо (нанайцы, кол. МАЭ).

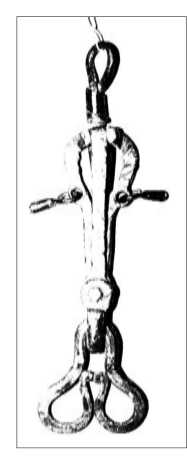


Рис. 93. Вертлюг *макчихин* для собачьего хомута (нанайцы, кол. МАЭ)



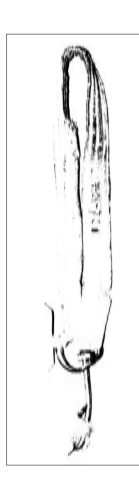


Рис. 94. Собачий хомут амурского типа *дямбо* (металл, ткань, нанайцы, кол. МАЭ).

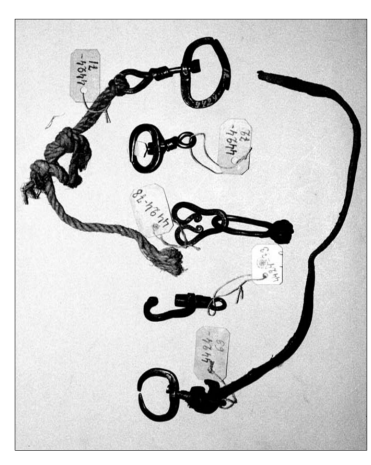


Рис. 95. Типы собачьих вертлюгов *макчихин* (нанайцы, кол. МАЭ).

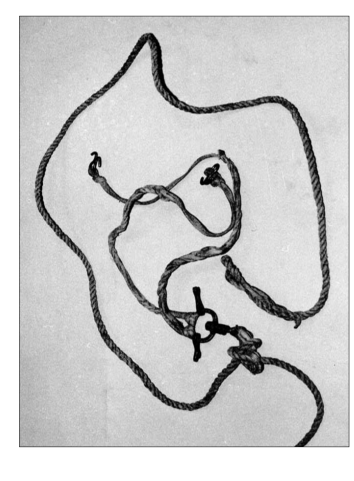


Рис. 96. Крепление поводков к потягу *луксур* с помощью вертлюга *макчихин* (нанайцы, кол. МАЭ).



Рис. 97. Основной вертлюг макчихин (нанайцы, кол. МАЭ).

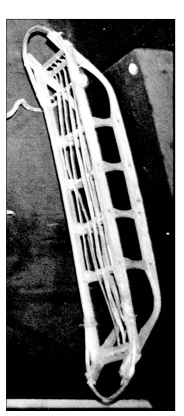


Рис. 98. Ездовая нарта пукчилэсу (кол. ХККМ).



Рис. 99. Хомуты амурского типа дямбо (нанайцы, кол. МАЭ).

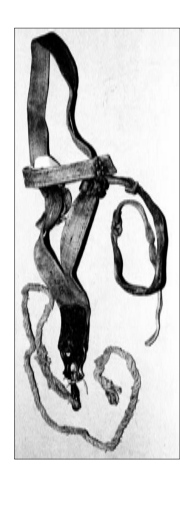


Рис. 100. Хомут восточносибирского типа *хала* (нанайцы, кол. МАЭ)

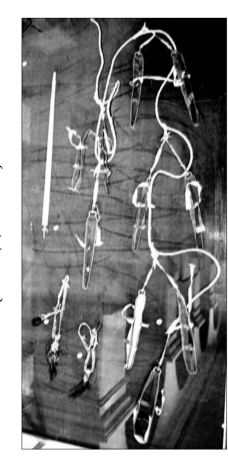


Рис. 101. Потяг *луксур* с хомутами восточносибирского типа (нанайцы, кол. ХККМ).

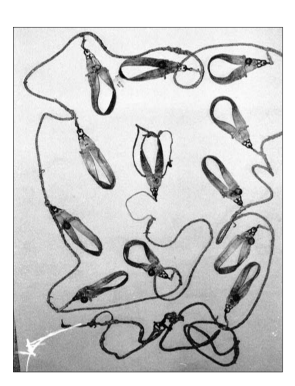


Рис. 102. Потяг *луксур* с хомутами амурского типа *дямбо* (нанайцы, кол. МАЭ).



Рис. 103. Хомут амурского типа *дямбо* с колокольчиком каурахта (нанайцы, кол. МАЭ).

ПРиложение 2



Рис. 104. Лямка *иропон*. Верховские нанайцы (Найхин, Улика-Национальное). Фото автора, 2004 г.



Рис. 105. Лямка *иропон*. Верховские нанайцы (Найхин, Улика-Национальное). Фото автора, 2004 г.

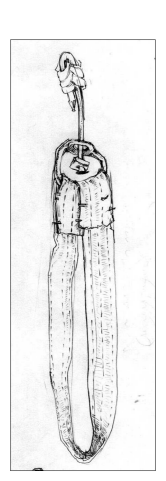


Рис. 106. Хомут (нанайцы, ткань, кожа, металл, кол. МАЭ).

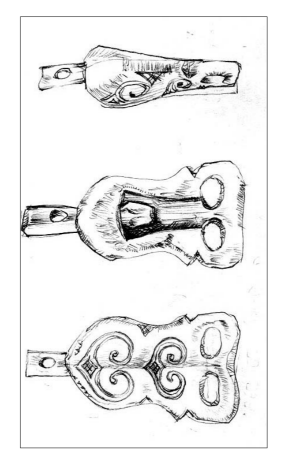


Рис. 107. Вертлюг (кость, нанайцы, кол. МАЭ).

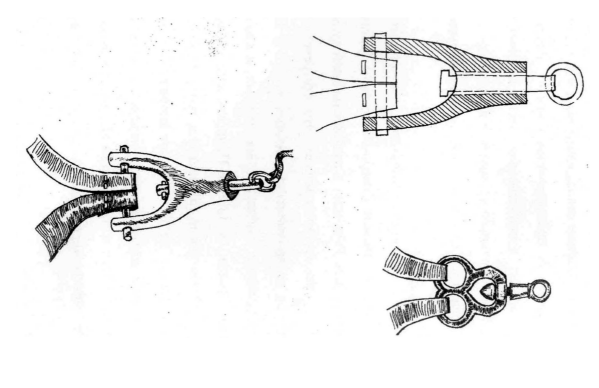


Рис. 108. Конструкция вертлюгов: махтыгень (удэгейцы, дерево), махт (нивхи, бронза).

224



Рис. 109. Вертлюг (нанайцы, кол. МАЭ).

Рис. 110. Вертлюг (нанайцы, кол. МАЭ).

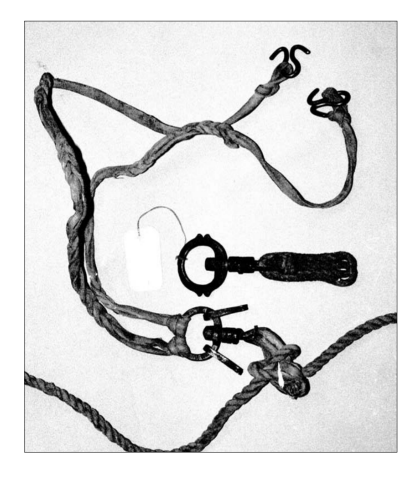


Рис. 111. Крепление потяга луксур с поводками уси с помощью вертлюга макчихин (нанайцы, кол. МАЭ).





Рис. 112. Фрагменты нарты *токи*. И.А. Удинкан (Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора, 2004 г.

ПРИЛОЖЕНИЕ З ДУХОВНАЯ КУЛЬТУРА

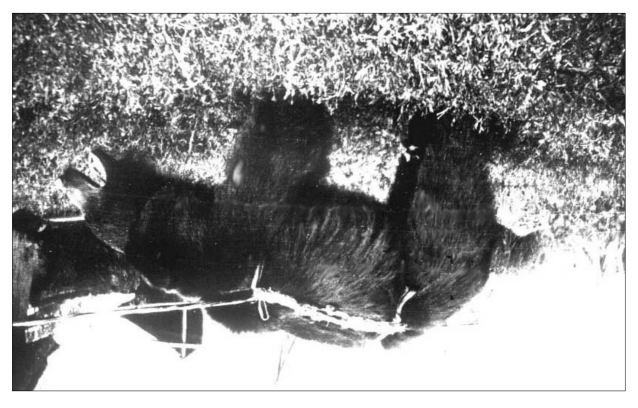


Рис. 113. Медведь в ритуальной упряжи (нивхи). (Архив отдела ЭЭА ИИАЭ ДВО РАН).



Рис. 114. Ритуальная медвежья упряжь (нивхи). Кол. НКМ. Фото автора.

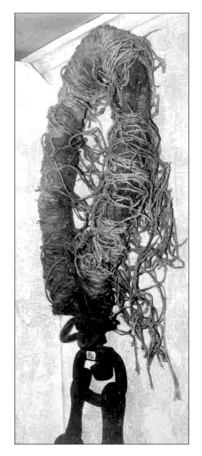


Рис. 115. Медвежий хомут (нивхи). Кол. НКМ. Фото автора.





Рис. 116. Захоронение медвежьих костей (с. Кондон). Фото автора, 2001 г.



Рис. 117. Захоронение медвежьих костей (с. Кондон). Фото автора, 2001 г.

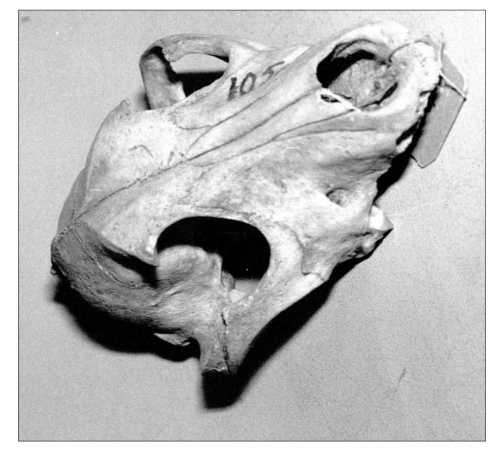
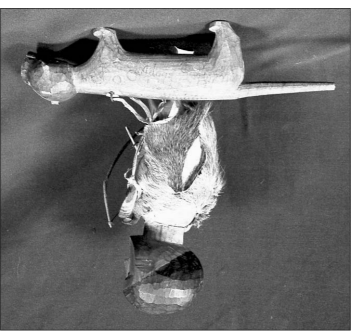


Рис. 118. Ритуальный череп собаки (айны, кол. МАЭ).



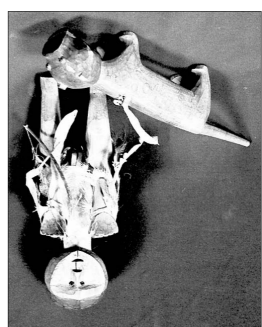


Рис. 119. Изображение духа-хозяина местности  $\Pi$ удзя с духом-собакой (удэгейцы, кол. ХКМ КП 6030).



Рис. 120. Бучу – дух-повелитель ветра и бурь (нанайцы, кол. XKM, КП 11946).

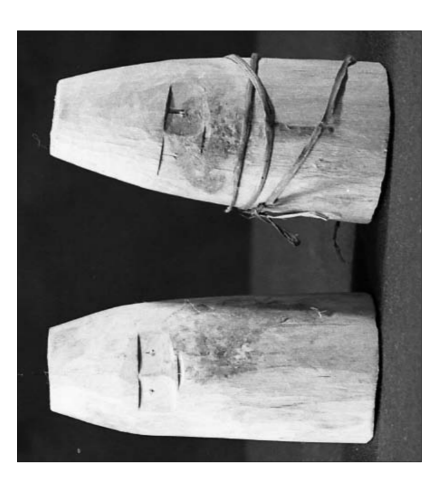


Рис. 121. Изображение духов-хозяев местности *Подя мама* и *Подя мапа* (нанайцы, кол. ХКМ КП 1153 2 3).

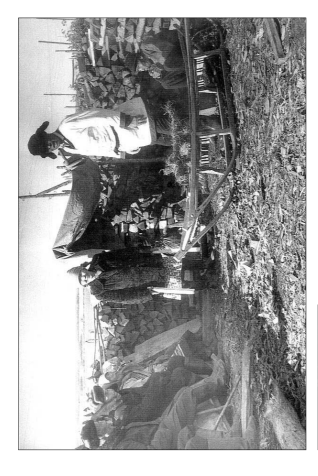


Рис. 122. Последние поминки касатаури (по А.В.Смоляк).

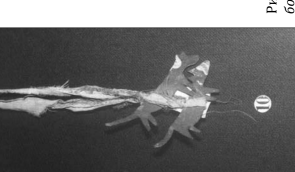


Рис. 123. Шаманские духи-собаки *бонгомди* (кол. ТКМ).



Рис. 124. Изображение собаки (солома, тальниковый луб). (Нанайцы, кол. МАЭ).

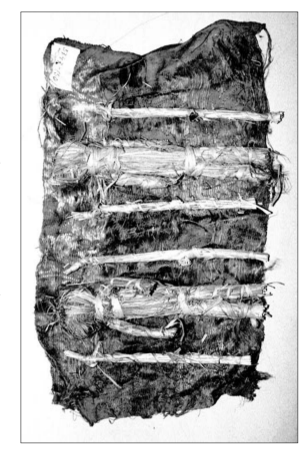


Рис. 125. Изображение парных антропоморфных и зооморфных (собаки) духов (ткань, солома). (Нанайцы, кол. МАЭ).

Рис. 126. Шаманский дух-помощник бонгомди (кол. ККМ). Фото автора.



Рис. 127. Шаманский оберег с собачьим бубенчиком *каурахта* (с. Кондон). Фото автора.

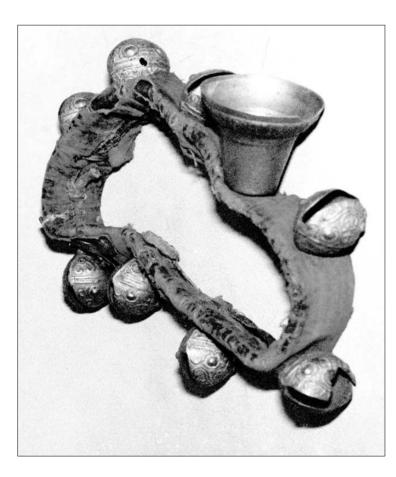


Рис. 128. Праздничный собачий ошейник с колокольчиками (нанайцы, кол. МАЭ).

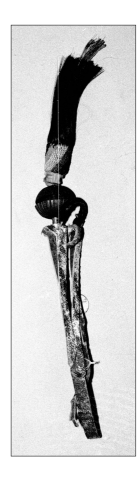


Рис. 129. Праздничное наголовное украшение собаки *гараха* (кол. МАЭ).

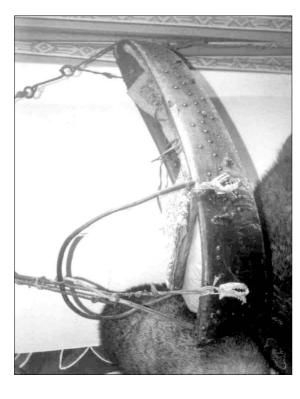


Рис. 130. Детская долбленная колыбель (нанайцы, с. Кондон). Фото автора.

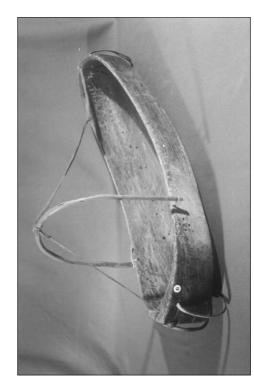


Рис. 131. Детская долблённая колыбель (кол. ККМ, нанайцы). Фото автора.

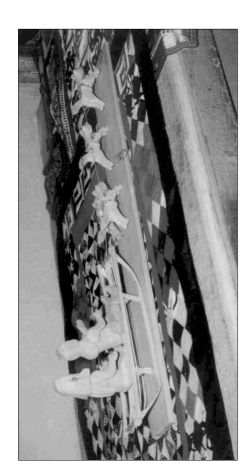


Рис. 132. Детская игрушка *хупи* (кол. Н-Халбинского школьного музея). Фото автора.



Рис. 133. Детская игрушка нарты *токи* (кол. Н. Халбинского школьного музея). Фото автора.

### приложение 4 Информанты



Рис. 134. Ульчская шаманка Анга С.М. (с. Булава). Фото автора, 1996 г.



Рис. 135. Нанайцы Гейкер Игорь и Гейкер Н.В. (с. Даерга). Фото автора, 2001 г.



Рис. 136. Нанайцы Бельды К.М., Бельды З.Н. (п. Троицкое). Фото автора, 2001 г.



(с. Красный Яр). Фото автора, 1997 г.



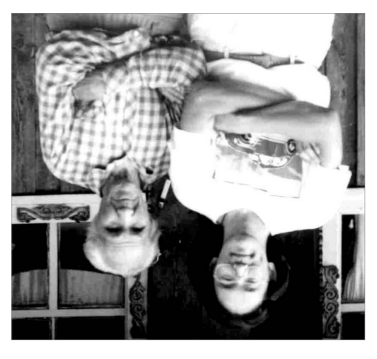
.7 7991 ноговицы (с. Красный Яр). Фото автора, Рис. 138. Удэгеец С.Ч. Геонка надевает



Рис. 139. Ульчский шаман М. Дуван (с. Булава). Фото автора, 1996 г.



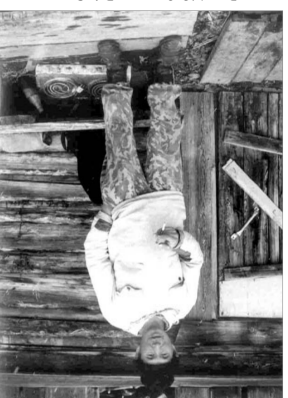
(с. Кондон). Фото автора, 2001 г. Рис. 141. Нанаец В.Н. Самар



(с. Нижние Халбы). Архив автора, 1998 г. Рис. 140. А.П. Самар и М.Н. Наймука



(нанайцы, с. Троицкое). Фото автора, 1998 г. Рис. 143. Охотник Н.Т. Оненко



(нанайцы, с Кондон). Фото автора, 2001 г. Рис. 142. Охотник В.А. Самар



Рис. 144. Н.Д. Вайзгун и Сасаки Сиро (с. Кальма). Фото автора, 2001 г.



Рис. 145. Негидалец С.А. Гохта демонстрирует езду на нартах толгохи (с. Кальма). Фото автора, 1996 г.



л 2002 , вдотав отоФ

Рис. 146. Н.П. Бельды демонстрирует острогу дегоо (с. Джари). Фото автора, 1998 г.



(Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора. 2004 г. Рис. 148. Курский нанаец И.А. Удинкан



(Улика-Национальное, р. Кур). Фото автора, 2004 г. Рис. 149. Курский нанаец Г. Удинкан



.т 1002 ,sqотаs ото $\Phi$ Рис. 151. Нивх М.Г. Икан (с. Белоглинка).



л 9991 ,вдотав отоФ и его супруга А.С. Гохта (с. Кальма). Рис. 150. Негидальцы С.А. Гохта



Рис. 152. Охотник Н.В. Гейкер (нанайцы, с. Даерга). фото автора.





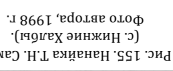
л 7991, вдотав отоФ

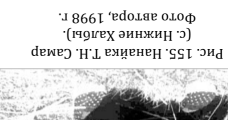
(удэгейцы, с. Красный Яр). Рис. 153. С.Ч. Геонка

л 7991, таботав апхдА Рис. 154. А.П. Самар в удэгейском костюме. (с. Красный Яр).

254

(с. Нижние Халбы). Фото автора, 1998 г. Рис. 156. Нанаец Н.М. Самар





# Список информантов

### Нанайцы

- 1. Актанко Н.С., 1936 г.р., пенсионер, проживает в п. Троицкое, Нанайского района Хабаровского края.
- живает в селе Троицком, Нанайского района Хабаровского 2. Бельды К.М. 1939 г.р., пенсионер, в настоящее время про-
- 3. Бельды Н.П., 1936 г.р., пенсионер, в настоящее время проживает в селе Джари, Нанайского района Хабаровского края.
- 4. Бельды Н.П., 1925-1998 гг., охотник, проживал в с. Найхин, Нанайского района Хабаровского края.
- 5. Гейкер Н.В., 1933 г.р., охотник, проживает в с. Даерга, Нанайского района Хабаровского края.
- 6. Киле Н.Б., 1925- 1999 г., проживал в г. Владивосток.
- 7. Киле Ю.А., 1950 г.р., охотник, в настоящее время проживает в селе Дада, Нанайского района Хабаровского края.
  - 8. Киле Я.Б., 1910-2000, проживал в селе Троицкое, Нанайского района Хабаровского края.
- 9. Киле М.С., 1928 г.р., пенсионер, проживает в селе Найхин Нанайского района Хабаровского края.
- 10. Наймука М.Н., 1923-2000 гг., проживал в с. Нижние Халбы, Комсомольского района Хабаровского края.
- 11. Оненко Н.Т., 1936 г.р., пенсионер, в настоящее время проживает в селе Троицком, Нанайского района Хабаровского
- 12. Оненко В.Т., 1954 г.р., охотник, в настоящее время проживает в селе Даерга, Нанайского района Хабаровского края.
  - 13. Оненко Г.А., 1916 г.р., охотник, в настоящее время проживает в селе Синда, Нанайского района Хабаровского края.
- 14. Самар В.М., 1946 г.р., пенсионер, проживает в с. Кондон, Солнечного района Хабаровского края.

- 15. Самар В.В., 1940 г.р., проживал в с. Кондон, Солнечного района Хабаровского края.
- 16. Самар В.Н., 1952 г.р., охотник, проживает в с. Кондон, Солнечного района Хабаровского края.
- 17. Самар В.А., 1936 г.р., пенсионер, проживает в с. Кондон, Солнечного района Хабаровского края.
- 18. Самар Е.А., 1939 г.р., пенсионерка, проживает в г. Комсомольск, Хабаровского края.
- 19. Самар Н.М., 1958 г.р., охотник, проживает в с. Нижние Халбы, Комсомольского района Хабаровского края.
- 20. Самар Т.Н., 1938 г.р., пенсионерка, проживает в с. Нижние Халбы, Комсомольского района Хабаровского края.
- 21. Ходжер Т.К., 1920 г.р., пенсионерка, в настоящее время проживает в селе Джари, Нанайского района Хабаровского края.
- 22. Удинкан И.А., 1926 г.р., пенсионер, проживает в с. Улика-Национальное, Хабаровского района, Хабаровского края.
- 23. Удинкан Г.А., 1952 г.р., охотник, проживает в с. Улика-Национальное, Хабаровского района, Хабаровского края.

#### Ульчи

- 24. Уды Е.Х., 1937 г.р., пенсионер, проживает в с. Кальма, Ульчского района Хабаровского края.
- 25. Дуван М. С., 15 сентября 1903 г.р., в с. Када, Ульчского р-на, неграмотный. Проживал в с. Булава, Ульчского района, Хабаровского края.
- 26. Пластина А. И., 1929 г.р. с.Хэвэндан. В настоящее время проживает в с. Булава, Ульчского района, Хабаровского края.
- 27. Дяфу Б. И., 1928 г.р. с. Удан, выше Мариинска. В настоящее время проживает в с. Булава, Ульчского района, Хабаровского края.

ПРИЛОЖЕНИЕ 4

257

28. Ыча (Куисали) Ымында Павловна. 1910 г.р. с. Удан, Ульчского р-на. Проживала в с. Булава, Ульчского района, Хабаровского края.

#### Нивхи

- 29. Вайзгун Н.Д., 1936 г.р., пенсионер, в настоящее время проживает в с. Кальма, Ульчского района Хабаровского края.
  - 30. Икан М.Г., 1928 г.р., пенсионер, в настоящее время проживает в с. Белоглинка, Ульчского района, Хабаровского края.
- 31. Галактюн А. А. 1931 г.р. 20 мая. Родился в Коль-Никольске, Николаевского района, Хабаровского края.

# Негидальцы

- 32. Гохта С. А., 1918-1999 г., проживал в с Кальма, Ульчского района Хабаровского края.
- 33. Гохта А.С., 1923–2000 г., проживала в с Кальма, Ульчского района Хабаровского края.
- 34. Кондаков И.И. пенсионер, в настоящее время проживает в с. Кальма, Ульчского района Хабаровского края.

## Удэгейцы

35. Геонка Сусан Чуфуевич, 1918 г.р., проживал в с. Красный Яр, Пожарского района Приморского края.

#### Чукчи

36. Ныпевги О.В., 1962 г.р., артист, проживает в г. Магадан.

# содержание

| Введение5                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| Глава I<br>Собаки в хозяйственной деятельности нанайцев 21                               |
| 1. Возникновение видов ездового и тяглового собаководства                                |
| 2. Использование собаки на охоте<br>и приёмы селекции51                                  |
| 3. Функции собаки в традиционном хозяйстве и подсобных промыслах75                       |
| Глава II<br>Собака в системе верований и культов нанайцев 89                             |
| 1. Образ собаки в мифологии, космологии<br>и ритуалах жизненного цикла                   |
| 2. Роль собаки в промысловых ритуалах, культе природных объектов и священных животных101 |
| 3. Собака в нанайском шаманстве122                                                       |
| Заключение145                                                                            |
| Список литературы и источников151                                                        |
| Список сокращений158                                                                     |
| Приложение 1. Промыслы, собаки, корм159                                                  |
| Приложение 2. Нарты195                                                                   |
| Приложение 3. Духовная культура227                                                       |
| Приложение 4. Информанты241                                                              |
| Список информантов255                                                                    |